منشؤرات العامعت الليابية

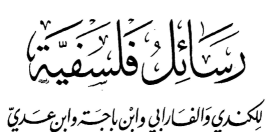
# رَسِيلًا إِذَا مِنْ الْمِرْ مِنْ الْمِرْ مِنْ الْمِرْ مِنْ الْمِرْ مُنْ الْمِرْ مُنْ الْمِرْ مُنْ الْمِرْ مُنْ الْمِرْ وَالْمُنْ الْمِرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمِرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَلَا الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَلِيْنَا اللَّهِ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُلْمِيْ وَلِيْنِ اللَّهِ وَالْمُنْ الْمُرْدُ وَالْمُنْ الْمُؤْمِنِي وَالْمُنْ الْمُؤْمِنُ وَالْمُنْ الْمُؤْمِنُ وَلِيلِي اللَّهِ وَالْمُنْ الْمُؤْمِنُ وَالْمُنْ اللَّهِ اللَّهِ وَالْمُنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ الْمِلْمُ لِلْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ الْمِلْمُ وَالْمُنْ الْمِنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ الْمِنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُومِ وَالْمُنْ الْمِنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ الْمِنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ الْمِنْ الْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِي الْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِيْمِ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمِلْمُ لِلْمُؤْمِ وَلِلْمُوالْمِلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُعِلِي لِلْمُلْمِ لِلْمُعِلِي وَلِلْمُ لِلْمُعِلِي وَلِلْمُولِ الْمُؤْمِ ولِيْلِي لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمِ لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِي لِلْمُلْمِي لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمِ لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِي لِلْمِلْمِ لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلْمِ لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلْمِ لِلْمُعِلْمِ لِلْمُعِلِمِ لِلْمُعِلِمِ لِلْمُعِلِمِي لِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِي لِلْمُعِلْمِ لِلْمُعِلْمِ لِلْمُعِلِمِ لِلْمُعِلِي لِلْمُعِلِمِ

حققهًا وقسَمٌ لِمَنَا الدِّكُورِ عَبِدالرَّحِلْنَ بَرَدِي

بنغازي ۱۳۹۲ م ۱۹۷۳م



# منشورات الجامعة الليتبية



حققهَا وقسَدَّم لمسًا الرَّكتور عَبدالرحمِّن بَدَوي

> بنغاز ي ۱۳۹۳ ه ۱۹۷۳ م





## تصدير عام

هذه طَائفة من الرّسائل الفلسفية المختلفة ، ننشرها ــ باستثناء اثنتين منها ــ لأول مرة ، وتتناول جوانب بالغة الأهمية في الفلسفة الإسلامية ، وتكشف عن ألوان من الفكر الفلسفي عند العرب متنوعة .

#### \_ 1 \_

أما رسالة الكندي في العقل فهي على صغرها تحتل مكانة ممتازة بين رسائل فيلسوف العرب ، ومن هنا كان الاحتفال لها وكثرة الدراسات التي تناولتها ، وترجمتها حديثاً إلى الانجليزية والفرنسية ، بعد أن ترجمها جيراز الكريموني إلى اللاتينية في القرن الثاني عشر ' . فقد ترجمها إلى الانجليزية الأب رتشرد مكارثي ' ، وقدم بين يدي ترجمته بنشرة لا تفترق كثيراً عن نشرة د. محمد عبد الهادي أبو ريده " . وترجمناها نحن إلى الفرنسية في كتابنا ١ عن تاريخ

١ نشر هذه البرجمة الدتينية ألبينو ناجي ضمن نشرته لمجموعة من رسائل الكندي الفلسفية تحت
 هذا العنوان :

Die Philosophischen Abhandlungen des Ja'qûb ben Ishâq Al-Kindi; zum ersten Male herausgegeben von Dr. Albino Nagy. Münster, 1897.

٧ في : والمجلة الإسلامية ، التي تصدر في كراتشي ، ١٩٦٤ .

ب في : « رسائل الكندي الفلسفية » ج ١ ص ٣٥٣ – ٣٥٨ ، القاهرة سنة ١٩٥٠ . وقد ثبين
 لنا بعد الفحص الدقيق أن نشرة هذه الرسائل كلها حافلة بالأخطاء . و لا بد من إعادة تحقيقها
 كلها من جديد .

الفلسفة في الإسلام ، أ ، ودرسناها هناك بالتفصيل . كذلك ترجمها إلى الفرنسية مع دراسة تفصيلية ج . چوليڤيه أ . وعلى أساس الترجمة اللاتينية درسها جيلسون ضمن بحثه الضخم عن نظرية العقل عند الفلاسفة المسلمين وفلاسفة العصور الوسطى في أوربا أ .

ولقد توالى على نشرها د. أبو ريده ، ثم رتشرد مكارثي ، ثم ج. چوليفيه وذلك كله عن المخطوط الوحيد المعروف لها حتى الآن، وهو مخطوط أياصوفيا رقم ٤٨٣٧ (ورقة ٢٢ ب ٢٣٠) . ذلك المخطوط المتاز الذي يحتوي على أكبر عدد معروف من رسائل الكندي . لكننا لم نترض عن نشرة هؤلاء ، بما فيها من أخطاء وتحريفات عديدة ، رغم صغر الرسالة ، ولهذا رأينا ضرورة إعادة تحقيقها ، ونبهنا في الهامش إلى هذه الأخطاء والتحريفات . وعلى أساس تحقيقنا هذا قمنا بترجمتها إلى الفرنسية في كتابنا المشار إليه .

## - Y -

والرسالة الثانية هي رسالة الكندي «في الحيلة لدفع الأحزان » . وهي الأخرى قد سبق نشرها ، على يد ثلاثة من المستشرقين هم : هلموت رتر ، ورتشرد فلتسر Walzer ورتشرد فلتسر لا فلك عن لا فلك عن المسترد فلتسر كالم ورتشرد فلتسر المسترد فلتسر وذلك عن المسترد فلتسر المسترد فلتسر المسترد فلتسرد فلتسر المسترد فلتسر وذلك عن المسترد فلتسر المسترد فلتسر المسترد فلتسر والمسترد فلتسر المسترد فلتسرد والمسترد فلتسرد والمسترد و

<sup>&#</sup>x27;A. BADAWI: Histoire de la philosophie en Islam,, t. II, pp. 447 - 450.

Paris, Vrin, 1972.

J. Jolivet: L'Intellect selon Kindi. Leiden, 1971.

۳ بحث نشره في «محفوظات في تاريخ الآداب والعقائد في العصور الوسطى» سنة ۱۹۳۹ ص ٥ --۱۱۹ ، باريس ڤران ....۱۱

نفس مخطوط أياصوفيا رقم ٤٨٣٢ (ج٢ ورقة ٢٣ أ – ٢٦ ب) . وقد تولى رتر Ritter تحرير النص العربي . وقام فلتسر بترجمته إلى الإيطالية والتقديم له والتعليق عليه ، وراجع دلاّ فيدا النص العربي وأدلى باقتراحات لتصحيحه .

ورغم تضافر هؤلاء الثلاثة على هذا النص ، فقد حفلت نشرتهم العربية هذه — وبالتالي الترجمة الإيطالية المبنية عليها — بالأخطاء ، التي أحصينا منها مائتي غلطة على الأقل ! رغم أن النص صغير ، وموضوعه سهل . ومن هنا رأينا من الضروري إعادة تحقيقه على أساس المخطوط نفسه : وبينا في الهامش ما أتى في نشرة هؤلاء الثلاثة — الأجلاء ! ! — من أخطاء فاحشة .

ولقد زعم ڤلتسر R. Walzer في المقدمة الطويلة التي صدر بها هذه النشرة أن رسالة الكندي هذه « ليست فقط منقولة عن أصل يوناني ، بل هي في الواقع رسالة مفقودة من تأليف ئامسطيوس ، أي من تأليف واحد من أكبر رجال القرن الرابع الميلادي المشهورين » (راجع المقدمة ، ص ٣٠) . غير أننا حاولنا عبثاً أن نجد دليلاً قوياً واحداً ساقه ڤلتسر لتأبيد دعواه

أ ـ فأول حجة يسوقها هو أنه من بين الـ 24 خطبة لثامسطيوس التي كانت معروفة عند البيزنطيين ، وخصوصاً عند فوتيوس Photius ، ضاعت على الأقل ٦٦ خطبة في أصلها البوناني . « ولن يكون عجباً لو أن خطبة أخرى لئامسطيوس كانت هي الأساس لرسالة الكندي » ( ص ١٧ من المقدمة ) .

الحطيرة هذه:

H. Ritter & R. Walzer: Studi su al-Kindi, II: Uno scritto morale inedito di γ al-Kindi (Temistio Περὶ ἀλυπίας). Memorie della R. Accademia nazionale dei Lincel. Classe di scienze morale, sturiche e filologiche, seric VI, vol. VIII, fasc. I. Roma, 1938.

ومن الواضح أن هذا الكلام لا يثبت شيئاً .

ب. و لما رأى تفاهة هذه الحجة ، لجأ إلى حجة أخرى ليست أقل من الأولى تهافتاً وسخفاً . وخلاصتها أن في رسالة الكندي وردت إشارات إلى حكايات لإيضاح بعض المعاني. « و تامسطيوس ممن يحبون أن يصفوا في خطبهم أمثال هذه الحكايات » (ص ٢٧) . وهذا طبعاً ليس دليلاً ولا شبه دليل ، وكأن تامسطيوس هو الكاتب الوحيد الذي يحشو كتاباته ببعض الحكايات! لقد كان على ثلتسر على الأقل أن يبيّن أن نفس هذه الحكايات الواردة في رسالة الكندي نجدها في رسائل أو خطب لتامسطيوس ، وإذن كان يمكن التعلق بهذه الشبهة . لكن حتى هذا أيضاً لا نجده ولم يجده هو عند تامسطيوس .

ويبلغ تهافت حجاجه أقصاه حين يضع بعض المشابهات بين ما في رسالة الكندي وبين بعض المصادر اليونانية الأخرى ، وهي مشابهات بعيدة وسطحية جداً . ولهذا لا نحتاج إلى إبرادها .

وبالحملة فإن دعوى ڤلتسر هاتيك داحضة تماماً . ومن هنا لم يكررها بعده أحد ، ولم يحفل بها أحد .

وقد اعتمدنا في تحقيقنا هنا على نفس مخطوطة أياصوفيا رقم ٤٨٣٢ إذ لم يكتشف غيرها حتى الآن .

ثم إننا درسناها دراسة مستقصاة في كتابنا «تاريخ الفلسفة في الإسلام » (ج٢ ص٤٥٦ ــ ٤٧٧) فنكتفي بالإحالة إليه . والرسالة الثالثة هي «رسالة في الملة الفاضلة » لأبي نصر الفارابي ، أو بالأحرى الفصول التي صدّر بها الفارابي رسالته في «آراء أهل المدينة الفاضلة ». والنص الذي نشره هنا لم ينشر من قبل في أية نشرة لرسالة «آراء أهل المدينة الفاضلة » ؛ كما أنه يختلف كثيراً — وأفضل مراراً — من النص الذي نشره د. محسن مهدي أ عن نسخة في مجموعة قلج على باشا في المكتبة السليمانية في استانبول (برقم ٢٧٤).

ونحن ننشرها عن مخطوط طشقند (في ولاية أوزبكستان في الاتحاد السوڤيي ) رقم ٢٣٨٥ ، وهو يحتوي على هذه الفصول وعلى نص رسالة دآراء أهل المدينة الفاضلة » كلها (ورقة ٢٢٦ أ - ٢٤١ أ ) ٣٢٨ أ ٣٢٨ ).

## - 1 -

وعن نفس هذا المخطوط الممتاز نشرنا الرسالة الرابعة ، وهي رسالة الفارابي « في الرد على جالينوس فيما ناقض فيه أرسطوطاليس لأعضاء الإنسان » ونصها ينقسم إلى تصدير وإلى عرض تفصيلي مقارن لآراء كل من أرسطوطاليس وجالينوس فيما يتعلق بأعضاء الإنسان .

وكان جالينوس قد ألف كتاباً « في منفعة الأعضاء » ، اسمه اليوناني بهوان حرفياً هو : « في استعمال الأعضاء » .

١ ضمن كتاب صغير عنوانه : أبو نصر الفارابي : «كتاب الملة ونصوص أخرى » ص ٧٧ ٨٦ ـ دار المشرق ، بيروت سنة ١٩٦٨ .

ولهذا ترجم إلى اللاتينية بعنوان de usu Partium ، وبالفرنسية De l'usage des Parties . ولكن شارل دارمبراج ترجمه هكذا الحربية : De l'utilité des Parties du corps humain ومناء الأعضاء ه .

وقد شرحه كسپار موڤمن . شرحاً دافع فيه عن أرسطو ضد جالينوس ، أي أنه صنع صنيع الفارابي هنا .

وفي مقدمة الكتاب يبين جالينوس غرضه منه وموقفه من أفلاطون وأرسطوطاليس فيقول :

ه لم آت بذكر أفلاطن وأرسطوطاليس وأنا أريد الردّ عليهما وكشف خطأهما ، بل إنما أردت بذلك أن أدل على السبب الذي دعاني إلى وضع هذا الكتاب . وذاك أني لما وجدت القدماء من الأطباء والفلاسفة قد كثر اختلافهم في منافع الأعضاء : فمنهم من ظن أن أبداننا لم تُجعل لعلل وأسباب ، ولا أن في خلقها شيئاً من الحكمة ؛ ووجدت أيضاً الذين قالوا بهذا القول الثاني قد اختلفوا ، وكل واحد منهم ينسب كل واحد من الأعضاء إلى منفعة غير المنفعة التي ينسبه إليها الآخر – قصدت أولا بطلب شيء أمتحن به هده الأقاويل المختلفة . ثم إني طلب بعد ذلك أن أثبت مذهباً وطريقاً جامعاً يمكن أن تستنبط به منفعة ذات كل واحد من الأعضاء ومنفعة حالاته اللازمة له »

Oeuvres anatomiques, physiologiques et médicales de Galien, tr. par le Dr. Charles 1 Daremberg, t. I, PARIS, 1854.

Casp. Hofmanni: Commentarii in Galieni de Usu partium corporis humani libri 7 XVII. Frankfurt am Main, 1625, in-fol., 364 p.

(ورقة ٥ ب من المخطوط رقم ٣٨٥٣ عربي بباريس وهو ترجمة حنين بن إسحاق) .

وفي موضع آخر يقول عن كتب أرسطوطاليس :

« ومن أجل ذلك لم يَجُزُ قبول كتب أرسطوطاليس وغيره من القدماء ممن لم يعرف جميع أفعال الأعضاء المركبة [ ٦ ب ] على حقائقها » [ ورقة أ – ب ] .

ويعترف مع ذلك بفضل أرسطو فيقول :

ه إن كان أرسطوطاليس قد ذكر من منافع الأعضاء أشياء كثيرة وأحسن في ذكرها . وفعل مثل ذلك أيضاً غيره كثير من الفلاسفة والأطباء ممنّ عسى أن يكونوا لم يلحقوا بأرسطوطاليس إلا أنهم قد أجادوا في قولهم مثل إبدوفيلس!

١ ابن أي أصيبعة في الفصل الذي عقده لحالينوس : يذكر من كتبه :

<sup>«</sup> كتاب في آراء أبقراط وفلاطن « عشر مقالات [ ج ١ ص ٩٦ ] وغرضه فيه أن ببين أن العلاطن في أكثر أقاويله موافق لبقراط من قبل أنه عنه أخذها ، وأن أرسطوطاليس فيما خالفهما فيه قد أخطأ. ويبين فيه جديع ما يحتاج إليه من أمر قوة النفس المدبرة التي بها تكون الفكرة والتوهم والذكر ، ومن أمر الأصول الثلاثة التي مها تنبمث القوى التي بها يكون تدبير البدن ، وغير ذلك من فنون شتى « ( ج ١ ص ٥٥ – ٩٦ ) .

<sup>«</sup> كتاب منافع الأعضاء » : سبع عشرة مقالة . بين في المقالة الأولى والثانية منه حكمة الباري – تبارك وتعالى – في اتقان خلقة البد . وبين في القول الثالث حكمته في اتقان الرجل . وفي الرابع والحامس حكمته في آلات النفاه . وفي السادس والسابع أمر آلات التنفس . وفي الثامن والتاسع أمر ما في الرأس . وفي العائين . وفي الحادي عشر سائر ما في الوجه . وفي الثاني عشر الأعضاء التي هي مشاركة المرأس والعنق . وفي الثالث عشر نواحي الصلب والكنفين . ثم وصف في المقالمين اللتين بعد تلك الحكمة في أعضاء التوليد . ثم في السادس عشر أمر الآلات المشتركة البدن كله ، وهي العروق الضوارب وغير الضوارب والأعصاب ثم وصف في المقالة السابعة عشرة حال جميع الأعضاء ومقاديرها وبين منافع ذلك الكتاب كله » (ج 1 ص 17) .

الفركدوني (في الهامش تصحيح: الفوحدوني). وأما كلام بقراط فإنه وإن كان أبلغ من جميع ما تكلم به هؤلاء، فإنه بعد غير مجرى، وذلك لأنه تكلم في بعض بكلام خفي غامض، وبتر ذكر بعض وحذفه البتة. إلاّ أنه لم يغلط ولم يسئ القول في شيء مما تكلم به أصلاً: بقدر ما يبلغه حكمي » [ورقة 7 ب].

وقد كان جالينوس معجباً ببقراط وأفلاطون ، متحاملاً على أرسطو والمشائين بوجه عام . ومن هنا كان بينه وبين «الاسكندر الأفروديسي ، شارح أرسطو الأكبر » ، «مشاغبات ومخاصمات » على حد تعبير ابن النديم، وعنه نقله ابن أبي أصببعة (ج 1 ص ٦٩) .

ويذكر ابن ا أبي أصبيعة من ردود الأفروديسي على جالينوس ما يلي :

١ ـ د مقالة في الرد على جالينوس في المقالة الثامنة من كتابه في البرهان » .

٢ ــ ، مقالة في الرد على جالينوس فيما طعن على قول أرسطوطاليس إن
 كل ما يتحرك فإنما يتحرك عن محرك » .

ثم ابن أي أصيبمة (ج ٢ ص ١٣٩ ص ٦ – س٧) يذكر الفاراي من الكتب المتعلقة بنا هنا :
 م كتاب الرد على جالينوس فيما تأوله من كلام أرسطوطاليس على غير معناه » .

كذلك يذكر الفارابي الكتب الآتية :

 <sup>- «</sup> کتاب الرد عل محیمی النحوي فیما رد به عل أرسطوطالیس » (ج ۲ ص ۱۳۹ س۷ -- س۸).

<sup>-- «</sup> كلام في اتفاق آراء أبقراط وأفلاطن » (ج٢ ص ١٣٩ س ١١ – س ١٢) .

 <sup>&</sup>quot; كلام في أعضاء الحيوان " ( الموضع نفسه س ٢١ ) .

<sup>- «</sup> كتاب التوسط بين أرسطوطاليس وجالينوس » ( الموضع نفسه س ٢٢ ) .

١ ابن أبي أصيبمة : «عيون الأنباء في طبقات الأطباء ۾ ، ج ١ ص ٧٠ .

٣ ـ « مقالة في الرد على جالينوس في مادة الممكن » .

وكان الاسكندر الافروديسي بعلم في أثينا سنة ٢٠٠ بعد الميلاد ، بينما كان جالينوس (ولد سنة ١٣٠ بعد الميلاد ، وتوفي حوالي سنة ٢٠٠ بعد الميلاد وهو في سن السبعين) يعيش في روما : أولا بوصفه طبيباً خاصاً لكومودس Commodus ، ابن الإمبراطور ماركس أورليوس ، وذلك من سنة ١١٥ إلى ابعد الميلاد ، وثانياً بوصفه مشتغلاً بالتطبيب والتأليف في المدة من سنة ١٧٥ إلى سنة ١٩٦ بعد الميلاد . ومن ثم عاد إلى بلده الأصلى برجامون حيث قضى بقية عمره .

وقد أبان عن إعجابه بأفلاطون وأبقراط معاً في كتاب عنوانه في اللاتينيــة هــو : De placitis Hippocratis et Platonis, libri novem . وينقص أوله . وقد نشره كون Kühn في المجلد الحامس من نشرته لمؤلفات جالينوس ص ١٨١ – ٨٠٥ . وقد تمت نشرة كون هذه في ليپتسك من سنة ١٨٢١ إلى سنة ١٨٣٣ في ٢٢ مجلداً ، وتحتوي على ما بدا آنذاك أنه هو الباقي من مؤلفات جالينوس في اليونانية ، قبل أن يكتشف أن له في العربية كتباً ضاع أصلها اليوناني ، منها : «كتاب علاج التشريح » ، و «كتاب في الأسماء الطبية » ، و «مقالة في تولد الجنبن لسبعة أشهر » ، وكتاب في التجربة الطبية أ .

وكان اعتماد جالينوس في بيانه لعلم الطب عند أفلاطون على محاورة «طيماوس » لأفلاطون ، وله في ذلك كتاب أورد ابن أبي أصيبعة (ج1

١ راجع في هذا كتاب سارتون عن جالينوس

ص ١٠١س ١) عنوانه هكذا: «كتاب فيما ذكره أفلاطن في كتابه المعروف وبطيماوس» – من علم الطب . أربع مقالات » . واعتمد في ذلك على الشروح القديمة التي كتبت على محاورة «طيماوس» وخصوصاً الشرح الذي كتبه بوسيدونيوس Poscidonios (في القرن الأول قبل الميلاد) .

وإذن فموضوع رسالة الفارابي هذه موضوع قديم ، أثير حوله جدل كثير ، إذ انبرى للدفاع عن أرسطوطاليس ضد مطاعن جالينوس عدد كبير من المشائين ، ابتداءً من الاسكندر الأفروديسي . ومن هنا رأى الفارابي أن يدخل في هذه المعركة ، كما دخل قبل ذلك في معركة التوفيق بين الحكيمين : أفلاطون وأرسطو . وهذا يدل على إحساس مرهف بالمشاكل تجلى عند الفارابي \* .

ونحن ننشر رسالة الفارابي هذه عن ثلاثة مخطوطات :

أ ــ مخطوط طشقند رقم ۲۳۸۰ ورقة ۳۰۳ ب ک ورقة ۳۰۸ أـــ ۳۱۵ ب .

ب خطوط طهران (ورمزنا إليه بالحرف ه) في دانشكده إلهيات ،
 بجامعة طهران برقم ۲۲۲ ب ورقة ۳۲۹ ب – ۳۳۰ ب .

ج ـ مخطوط مكتبة مجلس في طهران (ورمزنا إليه بالحرف ج) برقم ١٣٦٧ أورقة ٦٥ ـ ٧٧ . وهذا المخطوط ناقص ، كما أشرنا إلى ذلك في موضعه (راجع ص ٥٢) .

وفي مخطوط طشقند مواضع بيضاء استطعنا أن نكملها بواسطة مخطوطي

ه ممن تعرض لنفس الموضوع علي بن رضوان المصري (المتوفى سنة ٥٣هـ) ثم موفق الدين عبد اللطيف البندادي في رسالة بعنوان : «الرد على كتاب علي بن رضوان المصري في اختلاف جالينوش وأرسطوطاليس». طهران ، ممّا يدل على أن محطوط طشقند مستقل عن محطوطي طهران ، وإن كان ثم اتفاق كبير بين هذه المخطوطات الثلاثة فيما تورده من أخطاء .

#### \_ • \_

أما رسالة الفارابي « في الرد على يحيى النحوي في الرد على أرسطوطاليس » فقد ذكرها ابن أبي أصيبعة بالعنوان التالي : « كتاب الرد على يحيى النحوي فيما رد به على أرسطوطاليس » (ص ٢٠٨ س ٥ من أسفل، طبع بيروت سنة ١٩٦٥). . .

وهذا الرد يتعلق بمسألة إثبات أزلية العالم. فكأن الفارابي يشير إذن إلى كتاب المجيى النحوي الذي رد فيه على برقلس خصوصاً في قوله بأزلية العالم ؟ أو ربما يشير إلى ما ذكره يحيى النحوي في هذه المسألة وهو يشرح كتاب «السماع الطبيعي » لأرسطوطاليس ، وكتاب «الكون والفساد » لأرسطو أيضاً. والشرح الأول قام بترجمة نصفه (المقالة من ۱ إلى ٤) قسطا بن لوقا البعلبكي ، وترجم النصف الثاني منه (المقالات من ٥ إلى ٨) ابن ناعمة الحمصي. والشرح الثاني ، أعني الحاص بكتاب «الكون والفساد » فقد ترجم أيضاً إلى العربية ، ترجمة أقل جودة من البرجمة السريانية ( «الفهرست » لابن النديم ص ٢٥١ س ٧) ؛ ولا نعرف من الذي ترجمه .

ويجوز ثالثاً أن يكون رد الفارابي هو على كتاب يحيى النحوي في • الرد على أرسطوطالبس ، ست مقالات ، ( ابن أبي أصيبعة ، ص ١٥٤ س ٦ – ٧ ، بيروت سنة ١٩٦٥ ) . وهذا الفرض الثالث أكثرها احتمالاً ، وإن كان ابن

Johannes Philoponus: De Aeternitate mundi Contra Proclum. Edidit Hugo Rabe. 1 Lipsiae, 13. G. Teubner, 1899, in-16, XIV- 699 pp.

النديم والقفطي وابن أبي أصيبعة لا يذكرون أنه ترجم إلى العربية هذا الكتاب . ولا نستطيع القطع بصحة أي فرض من هذه الفروض الثلاثة ، لأن الفارابي في هذا الرد لم يشر إلى كتاب بعينه ليحيبي النحوي رد فيه علىأرسطوطاليس . وقد نشرنا رسالة الفارابي هذه عن مخطوط طشقند رقم ٢٣٨٥ ورقة ٣٠٢ ب ٣٠٣ (ورمزنا إليها بالحرف ط) ؛ ومخطوط طهران في دانشكده إلهيات بجامعة طهران برقم ٢٤٢ب ورقة ٣٢٧ أ – ٣٢٨ ب (ورمزنا إليه بالحرف ص) ؛ ونمطوط رقم ٢٩٣ ج بنفس الكلية ورقة ٢١٩ ب\_ ٢٢١ أ (ورمزنا إليه بالحرف هـ) ، لكن لا نزال في هذه المخطوطات الثلاث مواضع بيضاء . ولهذا لا بد من الحصول على مخطوط آخر لتكملة هذه المناقص . ولم نسمح لأنفسنا بإكمال هذه المناقص من عندنا ، كما فعل د . محسن مهدي في نشرته لهذه الرسالة لم عن مخطوطتي دانشكده إلهيات وحدهما . فنحن لا نقر مثل هذا المنهج في نشر النصوص ، ولا نستبيح أن نكمل في المناقص أكثر من كلمة أو كلمتين . ولنا وطيد الأمل في الحصول على مخطوط آخر ، وعلى الأرجح بين مخطوطات مكتبات ايران أو تركيا .

#### - 7 -

## رسائل جديدة لابن باجة

أما الرسائل الأربع الجديدة التي نتشرها هنا لابن باجة فقد قدمنا لها في موضعها (ص ١١٦ – ١٣٦) بما فيه الكفاية .

<sup>&#</sup>x27;A. BADAWI: La transmission de la philosophie grecque au راجع في هذا كتابنا monde arabe, pp. 102-103. Paris, 1968.

Medieval and Middle Eastern Studies in honor of A. S. Atiya, ن مقال له ضمن γ pp. 271-284. Leiden, 1972.

وقد نشرناها اعتماداً على مخطوط طشقند نفسه ، برقم ٢٣٨٥ (ورقة ٣١٥ ب – ٣١٧ أ .

### - V -

# تفسير يحيى بن عدي «لألفا الصغرى » من مقالات «ما بعد الطبيعة » لأرسطو

وهو تفسير جيد لهذه المقالة . وقد اعتمد فيه يحيى بن عدي نقل إسحاق ابن حنين لها ؛ وقارن هذا النقل بالنقول السريانية ، وأدلى في آخر شرحه بملاحظة وجيهة تتعلق بالجملة الأخيرة الواردة في كثير من المخطوطات اليونانية لهذه المقالة ، إذ لاحظ يحيى أنه لم يجد هذه الجملة إلا في نقل إسحاق ابن حنين فقط ، ولم يجدها في النسخ السريانية ، ولا في غير نقل إسحاق ، مما يؤذن بعدم وجودها في مخطوطات يونانية كثيرة أقدم من تلك التي عنها نقل إسحاق بن حنين . وبهذا يقدم يحيى بن عدي حجة جديدة لأولئك الباحثين الذين ذهبوا إلى أن هذه الجملة مقحمة وقد أضيفت إضافة لتكلف الربط بين ألفا الصغرى ومقالة البيتا ، التالية لها . بطريقة مفتعلة . وقد ذكرنا ذلك تفصيلا في موضعه (راجع ص ٢٠٠٢) .

وقد نشرنا قبل ذلك ا شرح يحيى بن عدي على كتاب « السماع الطبيعي » لأرسطو . وله أيضاً تفسير الكتاب « طوپيقا » ( الجذل ) لأرسطوطاليس .

١ أرسطو : « الطبيعة » ترجمة إسحاق بن حنين وشروح ابن السمح، ويحيى بن عدي ، ومتى ابن يونس ، وابن الطيب . في مجلدين ، القاهرة سنة ١٩٦٤ – ١٩٦٥ . منشورات المجلس الأعل الفنون والآداب .

۲ ذكره ابن أبي أصيبعة ص ۳۱۸ ، بيروت ، سنة ۱۹۹۵ .

واعتمدنا في نشرتنا هنا تفسير يحيى بن عدي للمقالة الأولى أو مقالة ألفا الصغرى لأرسطوطاليس على محطوطين :

أ — مخطوط في مكتبة بوهار Bûhâr Library في كلكتا في الهند وأوردنا أرقام أوراقه . وقد رمزنا إليه بالرمز ص .

ب 🗕 مخطوط طشقند رقم ۲۳۸۰ ورقة ۱۸۳ ب 🗕 ۱۹۰ أ .

واستعنّا في تصحيح نص أرسطو المترجم والوارد في ثنايا الرسالة ــ على النص الوارد في « تفسير ما بعد الطبيعة » الابن رشد ، وهو أيضاً ترجمة إسحاق ابن حنين ؛ وقد أثبت صاحب المخطوط نص ترجمة اسطات في الهامش .

## - A -

# فقر الحكماء ونوادر القدماء والعلماء

وهذا الكتاب لم يرد في المخطوط <sup>7</sup> اسم مؤلفه . ولم يرد في الكتاب إشارات هادية إلى هوية هذا المؤلف . وكل ما لدينا هو ما ورد في مقدمته من أنه ألف كتابه هذا لخدمة الحضرة الشريفة للسلطان ، «سلطان الإسلام ، ملك المسلمين ، سيد الملوك والسلاطين ، قاتل الكفرة والمشركين ، قاهر الحوارج المتمردين \_ أبا المظفر يوسف ، ابن السلطان السعيد الملك : العزيز محمد ، ابن السلطان السعيد الملك الظاهر : غازي ، ابن السلطان السعيد الشهيد الملك الناصر : يوسف ابن أيوب » (ص ٢٠٤ ) .

وهذا السلطان الملك هو : الملك الناصر يوسف ، ابن الملك العزيز محمد :

ابن رشد: «تفسير ما بعد الطبيعة» نشره موريس بويج ، ج١، بيروت سنة ١٩٣٨.

٢ مخطوط المكتبة الأهلية بباريس ، وهو المخطوط الوحيد لهذا الكتاب فيما نعلم حتى الآن .

ابن الملك الظاهر غازي ، ابن السلطان الملك الناصر صلاح الدين يوسف بن أيوب .

تولى مملكة حلب بعد موت أبيه العزيز وعمره سبع سنوات. وقامت جدته ضيفة خاتون — بنت الملك العادل — بتدبير مملكته ، يعاوبها شمس الدين لولو الأرمني . فلما ماتت سنة ٦٤٠ هـ استقل بالملك ، وعمره ١٣ سنة . وفتح عسكره له مدينة حمص سنة ٦٤٦ ه . ثم سار هو وتملك دمشق ، بلا قتال سنة ٦٤٨ ، فوليها عشر سنين . وزاد ملكه على ملك أبيه وجده ، فإنه ملك مثلهم حران والرها والرقة ورأس العين ، وما مع ذلك من البلاد . وزاد هو فملك حمص ، ثم ملك دمشق وبعلبك والأغوار والساحل إلى غزة . وعظم شأنه ، وانتصر على جيش مصر ؛ وخُطب له بمصر وبقلعة الحبل . ولولا هزيمته بعد ذلك وقتل مدبر دولته شمس الدين لولو الأرمي لاستنب له الملك في مصر .

غير أنه انحدع حتى وقع في قبضة التنار بزعامة هولاكو . فذهبوا به إلى هولاكو . غير أن هذا لما سمع بالهزام جيش التنار في موقعة عين جالوت الشهيرة جداً في التاريخ ، غضب وتنمر على الملك الناصر يوسف وإخوته ، وكانوا قد سالموا التر ، فأمر هولاكو بقتله هو وبعض إخوته . وصُلّي عليه في المسجد الأموي في ٧ جمادى الأولى سنة ٦٥٩ ؛ وقبل إن هولاكو قتله قبل ذلك في الحامس والعشرين من شوال سنة ٦٥٨ .

وكان مولده في سنة سبع وعشرين وستمائة للهجرة . وكان مقتله أو الصلاة عليه في ٧ جمادى الأولى سنة ٦٥٩ هـ . فكأنه عاش ٣٢ سنة تقريباً ' .

وقال ابن العماد في وصفه : « وكان حليماً جواداً ، موطأ الأكناف ، حسن

إ راجع عنه : و تاريخ » أي الفدا ج ٦ ص ١١٩ – ١٢١ ، طبع بيروت ، بدون تاريخ ،
 حوادث سنة ١٩٥٩ هـ ؟ ابن العماد: « شذرات الذهب » ج ه ص ٢٩٩ – ٣٠٠ ، القاهرة.

الأخلاق ، محبباً إلى الرعية ، فيه عدل في الجملة وقلة جور ، وصفح . وكان الناس معه في بلهنية من العيش ، لكن مع إدارة الحمر والفواحش . وكان للشعراء دولة بأيامه ، لأنه كان يقول الشعر ويجيز عليه ؛ ومجلسه مجلس ندماء وأدباء » .

ومؤلف الكتاب الذي نحن بصدده هنا كان من هؤلاء الشعراء الذين كانت لهم دولة في دولة ، وهو يورد في المقدمة بعض ما قال فيه من مديح .

وأول نتيجة نستخلصها هي المدة التي تم فيها إهداء هذا الكتاب وتأليفه ، فما دام الملك الناصر يوسف بن الملك العزيز محمد بن الملك الظاهر غازي قد استقل بالملك في سنة ١٤٠ ه وعمره ١٣ سنة ؛ ولما كان هذا العمر مبكراً كي نتصور معه قوله الشعر وعطفه على الشعراء فلا بد أن نفترض أن ذلك العطف كان بعد أن بلغ الحامسة والعشرين ، أو يقل أو يزيد عن ذلك قليلاً ، أي حوالي سنة ١٥٢ ه ، — فإننا نستطيع أن نقرر بأن تأليف هذا الكتاب قد تم في الفترة ما بين سنة ١٥٢ ه وسنة ١٥٨ أو سنة ١٥٩ ه .

وأكثر من هذا لم نستطع أن نحدد شيئاً ، بعد أن بحثنا في محتلف المظان : «كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون» لحاجي خليفة ؛ و «عيون الأنباء في طبقات الأطباء ، لابن أبي أصيبعة وقد عاش قريباً منه ؛ و « شذرات الذهب » لابن العماد ؛ و تواريخ أبي الفدا وابن كثير والذهبي الخ .

على أن نقد المصدر لا يستطيع أيضاً أن يعتمد على النقد الباطن لمضمون الكتاب ؛ وإنما تهجم المشاكل حين يتعرض الباحث لما فيه :

أ ــ وأولها مشكلة الأسماء التي نسب إليها حكماً ونوادر ، فبعضها لا نعرف بالدقة من هم : وهذا ينطبق على : زيمون الشاعر ــ أرطيبوس ــ زيموس . . ب \_ والآخرون قد نسبت إليهم أقوال وحكايات لا نجدها في المصادر الأخرى التي من هذا النوع ، وأهمها : « محتار الحكم ومحاسن الكلم ، للمبشر ابن فاتك ، الذي نشرناه في مدريد سنة ١٩٥٨ ؛ و و الكلم الروحانية في الحكم اليونانية ، لأبي الفرج بن هندو (طبع القاهرة ، سنة ١٣١٨ ه) ؛ و «روضة الأفراح ونزهة الأرواح ، للشهرزوري (محطوط برلين رقم ١٠٠٥ ؛ ومحتصر ليدن برقم ١٠٤٨ ؛ المتحف البريطاني برقمي ١٨٨ ، ١٠٠ الخ ) ؛ ومحتصر صوان الحكمة ، لأبي سليمان السجستاني (محطوط بشير أغا برقم ٤٩٤ ، ومواد مألاً برقم ١٤٠٨ ، وكبرولو برقم ١٠٠٣) ؛ وونوادر الفلاسفة ، لحنين بن إسحاق (محطوط منشن München) الخ الخ . ولا نجد مشابه بين ما ورد في هذه المصادر وما ورد منسوباً إلى الفلاسفة المختلفين في كتابنا هذا \_ الإ نادراً جداً .

ج \_ ويلوح أن المؤلف كان أديباً في غالب أمره ، ولم يكن من المشتغلين بالفلسفة أو علوم الأوائل إلاّ على سبيل النقافة العامة . وشعره \_ بحسب الأبيات التي أوردها في المقدمة \_ رديء الصناعة ، تغلب عليه الصنعة اللفظية .

ورغم هذا كله فإن لهذا الكتاب أهميته في أنه يقدم إلينا مجموعة ضخمة من الأقوال والنوادر المنسوبة إلى عدد وافر من أعلام الحكماء اليونانيين ؟ وبهذا يأخذ مكانه إلى جانب تلك المجموعات التي أتينا على ذكرها منذ قليل ، والتي وإن لم تصح تاريخياً فإنها تؤلف كنوز حكمة الأمم .

عبد الرحمن بدوي

باريس في صيف سنة ١٩٦٨

[ ۲۲ ب ] العزة لله

# مبييا بنيارم الرحم

# رسالة أبي يوسف يعقوب بن إسحاق الكندي . في العقل

فَهَمَكُ اللهُ جميع النافعات ، وأسعدكُ في دار الحياة ودار الممات . فهمتُ الذي سألت : من رسم قول في العقل ، موجز خبري ، على رأي المحمودين من قدماء اليونانيين ، ومين أحمدهم أرسطالس ومعلمه فلاطن الحكيم . حرو > إذ كان حاصل قول أفلاطن في ذلك قول تلميذه أرسطالس ، فكن قُل في ذلك على السبيل الحبري ، فقول :

إن رأيَ [ ٢٣ أ ] أرسطاطاليس في العقل أن العقل عــــلى أنواع ٍ أربعة :

الأول منها : العقل الذي بالفعل أبدأ ؛

والثاني : العقل الذي بالقوة ، وهو للنَّفس ؛

والثالث : العقل الذي خرج في النفس من القوة إلى الفعل ؟

ه يستمعل الكندي كلمة «خبري» في وصف عرضه في بعض رسائله مثل ما فعل في رسالته: « في أن توجد جواهر لا أجسام»، حيث يقول : « فهمت ما سألت من رسم قول خبري في أن الحواهر . . . » ( الرسائل ج ١ ص ٢٦٥ س ٧ ) وهو لا يعني بها أنه يعرض مذهب فيلسوف معين ، كما ظن مكارثي ، إذ في هذه الرسالة الأخيرة لا يذكر اسم أي فيلسوف .

۱ ر

والرابع : العقل الذي نسميه البياني ا

وهو <sup>٢</sup> يمثل العقل بالحس" ، لقرب الحس" من الحيّ وعمومه له أجمع . فإنه <sup>٢</sup> يقول إن الصورة صورتان : أما إحدى الصورتين فالهيولانية ، وهي الواقعة تحت الحس" : وأما الأخرى فالتي ليست بذات هيولى ، وهي الواقعة تحت العقل ؛ وهي نوعية الأشياء " وما فوقها .

فالصورة التي في الهيولى هي التي بالفعل محسوسة ؛ لأنها لو لم تكن بالفعل محسوسة ، لم تقع تحت الحس . فإذا أفادتها النفس فهي في النفس . وإنما تفيدها النفس لأنها في النفس بالقوة : فإذا باشرتها النفس صارت في النفس بالفعل . ولبس تصير في النفس كالشيء في الوعاء ، ولا أكالتمثال في الحسم . لأن النفس ليست مجسم ، ولا متجزئة . فهي في النفس ، والنفس شيء واحد لا غير . ولا غيرية لغيرية المحمولات .

وكذلك أيضاً القوة الحاسة ليست هي بشيء غير النفس ؛ ولا هي في النفس كالعضو في الحسم ، بل هي النفس وهي الحاس وكذلك الصورة لغير أو غيرية. فإذن المحسوس في النفس هو الحاس . فأما الهيولى فإن محسوسها غير النفس الحاسة . فإذن من جهة الهيولى المحسوس ليس هو الحاس .

١ مكارثي: الناتي . أبو ريده: الثاني . وما أثبتناه هو الذي يتفق مع قوله من بعد ( ص ٤ ، س ٩ )
 عن هذا العقل أنه و العقل الظاهر » .

٢ الضمير يعود على أرسطو .

٣ الأشياء : في الهامش ، وفي النص إشارة إلى نقص هذه الكلمة .

إبو ريده ومكارثي : كالمثال - ولا معى تفيده هنا . وإنما الصحيح ما أثبتنا ، وأرسطو
 كثيراً ما يضرب هذا المثال ، أعي : النشال في الحسم أو في البرونر .

ه في المخطوط ، وعليه سار مكارثي : ليس .

٦ وتقرأ أيضاً في المخطوط : كغيرية ، لوجود كاف قصيرة .

وكذلك يمتثل العقل . فإن النفس إذا باشرت العقل ، أعي الصور التي لا هيولى لها ولا فنطاسيا ، أتحدت بالنفس ، أعي أنها كانت موجودة في النفس بالفعل بل بالقوة . فهذه النفس بالفعل ، وقد كانت قبل ذلك لا موجودة فيها بالفعل بل بالقوة . فهذه الصورة التي لا هيولى لها ولا فنطاسيا هي العقل المستفاد للنفس من العقل الأول الذي هو نوعية الأشياء التي هي بالفعل أبداً . وإنما صار مفيداً والنفس مستفيدة ، لأن النفس بالقوة عاقلة ، والعقل الأول بالفعل .

وكل شيء أفاد شيئاً ذاته ، فإن المستفيد كان له ذلك الشيء بالقوة ولم يكن له بالفعل . وكل ما كان لشيء بالقوة فليس يخرج إلى الفعل بذاته ؛ لأنه لو كان بذاته كان أبداً بالفعل ، لأن ذاته له أبداً لا ما كان موجوداً . فإذن كل ما كان بالقوة فإنما يخرج إلى الفعل بآخر هو ذلك الشيء بالفعل . فإذن النفس عاقلة بالقوة ، وخارجة بالعقل الأول ــ إذا باشرته ــ إلى أن تكون عاقلة بالفعل . فإنها إذا اتحدت الصورة العقلية بها لم تكن هي والصورة العقلية منايرة ، لأنها ليست بمنقسمة فتتغاير . فإذا اتحدت بها الصورة العقلية فهي والعقل شيء واحد ؛ فهي عاقلة ومعقولة . فإذن العقل والمعقول شيء واحد من جهة النفس .

فأما العقل الذي بالفعل أبداً ، المخرجُ النفسَ إلى أن تصير بالفعل عاقلة بعد أن كانت عاقلة بالقوة – فليس هو وعاقله " بشيء أحدٍ . فإذن المعقول

ا خالية من النقط في الأصل . وفي ترجمة يوحنا الإسباني (وتبعه مكارثي) أن ضمير هذا الفعل يعود على أرسطو .

۲ أي : طالما كان موجوداً .

النبيء الذي يعقله ، أو = ما يعقله . فالضمير في عاقله يعود على الشيء المعقول . و لا
 داعي إذن لتصحيح الكامة كما فعل أبو ريده ومكارثي إلى : معقوله . فالمعى و احد ، ومفهوم .

في النفس والعقل الأول ، من جهة العقل الأول ، ليس بشيء واحد . فأمّا من جهة النفس : فالعقل هو بالبسيط أشبه بالنفس <sup>1</sup> ، وأقوى منه في المحسوس كثيراً .

فإذن العقل إمّا علة وأول لجميع المعقولات والعقول الثواني . – وإما ثان ٢ : وهو بالقوة للنفس ما لم تكن ٣ النفس عاقلة بالفعل – . والثالث : هو الذيّ بالفعل للنفس قد اقتنته وصار لها موجوداً متى شاءت استعملته وأظهرته لوجود أن غيرها منها – كالكتابة في الكاتب : فهي له مُعدّة ممكنة . قد اقتناها وثبتت في نفسه ، فهو يخرجها ويستعملها متى شاء . – وأما الرابع : فهو العقل الظاهر من النفس متى أخرجته ، فكان موجوداً أن لغيرها منها بالفعل .

فإذن الفصل بين الثالث والرابع أن الثالث قنية للنفس قد مضى وقتُ مُبتدا قنيتها ، ولها أن تخرجه منى شاءت؛ والرابع أنه إما وقت قنيته أولاً، وإما وقت ظهوره ثانياً منى استعملته النفس. فإذن الثالث هو الذي للنفس قنية قد تقدّمت ومنى شاءت كان موجوداً فيها ؛ وأما الرابسع فهو الظاهر في النفس منى ظهر بالفعل.

والحمد لله كثيراً بحسب استحقاقه .

١ في الهامش : ٩ في < قراءة > أخرى : والعقل الذي بالبسيط أشبه بالنفس ٩ . والجملة على كلتا القراءتين غير واضحة تماماً .

٢ ص : « ثاني » . أي المقل الثاني .

٣ هكذا في الصلب ، وعليها علامة + وتصحيح في الهامش هكذا : تصر .

<sup>؛</sup> أي : أظهرته كي يوجد غيرها منها ، أي من أجل وجود أشياء أخرى غيرها عنها .

ه أيُّ : فكان شيء موجوداً لغيرها منها بالفعل .

فهذه آراء الحكماء الأوّلين في العقل . وهذا – كان اللهُ لك مُسكدًداً – قد رُ هذا القول فيه ، إذ كان لما ' طلبت < من > القول المرسل الحبري كافياً . فكُنْ به سعيداً .

تمت الرسالة ، والحمد لله .

إ في النص : «ما » . وكذلك أضفنا : ح من > حتى يستقيم معنى العبارة . وقد تركها على حالها مكارثي وأبو ريده ، فجاءت بتراء لا تفيد معنى . وكثيراً ما يستعمل الكندي في آخر رسائله مثل هذه العبارة ، كما في رسالة «في الحيلة لدفع الأحزان «حيث يقول : «فيا هذا فيما سألت كاف » ؛ وفي رسالته «في ماهية النوم والرؤيا » حيث يقول : «فهذا فيما سألت كاف عسب موضعك من النظر » (الرسائل ج ١ ص ١٣٦ س ٢) » وفي رسالة «الفاعل الحق الأول » : «وهذا كاف فيما سألت فيه » (الرسائل ج ١ ص ١٨٤) ؛ وفي رسالة «إيضاح تناهي جرم العالم » : «فهذا – فيما وعدنا إيضاحه في كتابنا هذا خكاف » (الرسائل ج ١ ص ١٩٤) ؛ وفي رسائة ه إيضاح كناف » (الرسائل ج ١ ص ١٩٤) ؛ وفي رسائة ه به المسائل المسائل عبد من المائل عبد من العالم » : «فهذا حمد على المسائل المكون لا نهاية له . . . . » : «وهذا فيما سألت كاف » (الرسائل ج ١ ص ١٩٨) ) .

# [خطوط أبا صوفيا رنم ٤٨٣١؛ ورتة ٢٣ أ- ٢٦ ب] [ ١٣٣ ] رسالة يعقوب بن إسحاق الكندي في الحيلة لدفع الأحزان

صانك الله ــ أيها الأخ المحمود ُ ــ من كل زَلة \ ؛ وحاطك من كل آفة ؛ ووفقك لسُبُل الانتهاء إلى مـرْضاته وجزيل ثوابه .

فهمتُ ما سألتُ مِن ۚ رَسْمُ أقاويل ۗ تضادُّ الأحزانَ وتنبّه على عوراتها وتُحصَّن من الألم بملكها . ومثلُ نفسك الفاضلة وأخلاقك العادلة أنيفَتْ مِن تُملَك الرذائل . وطلبت التحصين من آلامها وجور أحكامها . وقد رسمتُ لك بحسب ما رجوت أن يكون لك كافياً . كفاك الله جميع المهمات !

إن كل ألم غير معروف الأسباب غيرُ موجود الشفاء . فينبغي إذَنَ أَن نُبَيِّنَ مَا الحَزن وأسبابه ، لتكون أشفيته " ظاهرة الوجود ، سهلة الاستعمال . فنقول :

إن الحزن ألم "نفساني يعرض لفقد المحبوبات وفوت المطلوبات . فإذن أ قد تبيَّنَتْ أيضاً أسبابُ الحزن مماً قد قيل : إذ هو عارض "لفقد ِ محبوبٍ ، أو لفوتِ مطلوبٍ . فإذن قد ينبغي أن نبحث هل يمكن أن يَعْرَى من هُذه

١ رڤ ( - ڤلتمر ورتر ) : ذلة . وهو خطأ فاحش ، لأنه لا يقال : كل ذلة في صيغة المفرد
 وكأنه بجم !

٣ هذه العبارة تشبه استهلال رسالة الكندي في العقل .

جمع : شفاه . والشفاه هو أيضاً الدواه ، تسمية السبب باسم المسبب ، وهو المقصود هنا .
 وجمع الحمع : أشاف .

وف : فإذا . - وهذا يفسد المعنى ( يلاحظ أنهما يكتبان « إذن » بالنون ) . . .

الأسباب أحمَدً". فإنه ليس بممكن أن ينال أحدًا جميعَ مطلوباته ؛ ولا يَسْلُمَ من فقد جميع محبوباته . لأن الثَّبات ' والدوام معدومٌ في عالم الكون والفساد الذي نحن فيه . وإنما الثبات والدوام موجودان \* اضطراراً في عالم العقل الذي هو ممكن " لنا مشاهدته . فإن أحببنا أن لا نفقد محبوباتنا ، ولا تفوتنا طلباتنا فينبغي أن نشاهد العالم العقلي ، ونصيِّر محبوباتنا وقنياتنا وإرادتنا منه . فإنَّا إن فعلنا ذلك أمناً أن يغصبنا قنياتنا أحدٌ ، أو يملكها علينا يد ؛ وأنَّ نعدم ما أحببنا منها ، إذ ْ لا تنالها الآفات ولا يلحقها الممات ولا تفوتنا الطُّلبة ، إذ المطالب العقلية يلحق بعضُها بعضاً ، واقفة عير متحركة ولا زائلة : فهيي ِمُدُرَّكَةٌ غيرُ فائنة . فأمَّا القنية الحسّية والمحبوبات الحسّية والطلبات الحسية فإنها موقوتات الكل أحد، ومُبْتَذَل الكل يد ؛ لا يمكن تحصينها، ولا يؤمَّن فسادها وزوالها وتبدُّلها؛ فيصير < الشيء > ' بعدماكان يؤنس بقربه موحشاً، وبعد الثقة بطاعته عاصياً ، وبعد إقباله مدبراً ، إذ ليس في الطّبع أن يكون ما ليس في الطبع . ـــ [ ٢٣ ب ] فإن أردنا من أحوال وأخلاق المشركات ـــ التي ليس فيها شيءٌ خاص ٌ لأحد دون غيره ، بل هي ملك ٌ لكل أحد

١ مشكولة بكـر التاء في رڤ - وهو خطأ .

٢ ص (= المخطوط) : موجودين . وقد أثبتها رق كما هي ، مع أنهما يحاولان أحياناً تصحيح
 مثل هذه الاخطاء النحوية .

٣ أي : وأمنا أن نعدم . . .

إ رق : موقوفات , ولا منى لها هنا , ويقصد أنها وقتية بالنسبة إلى كل إنسان ، لا يملكها
 أبدأ ولا وقتاً طويلا ,

ه هكذا يجب أن تقرأ كما في المخطوط ؛ وقد اقترح دلائيدا قرامها ؛ ومثال . وفي نشرته
 للجوهري كتب ؛ وكالمديل !! وقد تركها رف دون نقط !!

ب يضيف رڤ < كل ذك > ولا حاجة إلى كلمتين ، فضلا عن أمها لا تساران السياق
 ماماً .

- أن تكون لنا خاصة ، ومن الفاسدة أن لا تكون فاسدة ، ومن المقبلة المُدبرة أن تكون مقبلة "فقط ، ومن الزائلة في كل حال أن تكون مقبلة "فقط ، ومن الزائلة في كل حال أن تكون ثابتة "في كل حال من فقد الطبع ما ليس في الطبع أراد ما ليس موجوداً " عَدم طلبته ، والعادم ليس موجوداً " عَدم طلبته ، والعادم طلبته شقي " . فمن أراد الموقو تات وأراد أن تكون قنيته و عابلة منها شقيي " . ومن ثمت له إرادته فسعيد .

فينبغي إذن أن نَحْرِص على أن نكون سُعَدَاء ، وأن نحَرَس من أن نكون أشقياء : بأن <sup>7</sup> تكون إرادتنا ومحبوباتنا ما تهيّأ لنا ، ولا نأسي <sup>8</sup> على فائتة ولا نتطلب غير المنهي عن المحسوسة؛ بل نكون إذا شاهدنا الأشياء التي يتمتع بها الناس من المحبوبات في العقل – أعني قدَّر ما بالنفس إليه الحاجة في تثبيت صورتها أيام مُدَّتها المقسومة لها وإثمار فعلها ''، وما دفع عنها الألم وأفادها الراخة – تناولناه '' بالأمر الأجمل بقدر الحاجة ، ولم نتلقتها '' قبل مماستنا

١ جواب : فإن أردنا . . .

١ ص (ثم رڤ) : موجود .

٣ ص (ثم رڤ) : موجود .

عديم . وهو خطأ فاحش .

ه رڤ : الموقوفات !

٦ يصححها ر (=رتر) : فشقى . ولا داعي إليه .

۱ رڤ : بل . و دو خطأ فاحش .

٩ رڤ : أي صورتها . – والكلمة : أي – زائدة لا محل لها .

١٠ رڤ : مثلها – ولا معني له .

١١ في جواب شرط : بل نكون إذا شاهدنا . . .

١٢ ص : نتلقاها .

إياها ومشاهدتها السبت المنتبع أنفسنا بعد انصرافها عنا تأسفًا ولا إشغال فكر . فإن هذه من أخلاق الملوك الأجلة : فإنهم لا يتلقون مقبلاً ولا يشيعون ظاعناً ، بل يتمتعون بكل ما يشاهدون بأركن فعل وأظهر استغناء . فأما ضد ذلك ، فمن أخلاق صغار العامة ، وذوي الدناءة وي المناءة وحقيق بذوي العقول ألا يختاروا أخلاق صغار العامة ودناءتها على أخلاق وحقيق بذوي العقول ألا يختاروا أخلاق صغار العامة ودناءتها على أخلاق أجلة الملوك . وكذلك ما نقول : ينبغي إذا لم يكن ما نريد أن نريد ما يكون وعدم المعدومات لم يتصرم حزنه أبداً ، لأنه في كل حال من مدته يفقد وعدم المعدومات لم يتصرم حزنه أبداً ، لأنه في كل حال من مدته يفقد عبوباً ويفوته مطلوب . والحزن والسرور ضدان لا يثبتان في النفس معاً : فإذا كان عزوناً لم يكن عزوناً ، فينبغي إذا أم يكن عزوناً ، فينبغي اذن أن لا نحزن على الفائنات ولا فقد المحبوبات ؛ وأن نجعل أنفسنا ، بالعادة الحميلة ، راضية بكل حال ، لنكون مسرورين أبداً .

فقد نرى ذلك موجوداً ظاهراً بالعادات . — فقد نرى من أحوال الناس واختلافهم في مراداتهم ومطالبهم — ما يدل على ذلك دلالة ظاهرة : فإنّا نرى المتنعّم بالمآكل والمشارب والمناكح والملابس وما أشبه ذلك من السارات الحسيّة بذلك مسروراً بهجاً ، يرى كلَّ ما خالف ذلك نقصاً ومصائب أ . ونرى الكليف بالقيمار — مع استلاب ماليه وضياع أيامه باطلاً وتتالي أحزانه بمقموراته — بأمره بهجاً مسروراً ، وكلُّ ما خالف ذلك عنده وحجبه عنه

١ رڤ : ومشاهدتنا . – وهو خطأ .

۲ نم یثبت رف حرف العطف ، وهو ضروری هنا .

٣ ص : جلة .

٤ ص : مصائبنا .

مصائب ٔ و نقص به و و نرى الشاطر ' لل بشر ارة سنّته و خشونة استعماله ، وما فيها من المعاطب الفاحشة الموحشة : من ضرب السياط ، وقطع الأعضاء ، وكثرة الحراحات المؤلمة ، و دوام الحرب المتصلة ، منى تتناهى به مطالبه إلى الصّلب \_ يعتد أ هذه المعاطب فخراً وشرفاً ، و ح نراه > أ بذلك كله بهجاً و ح يرى > أما خالف ذلك من العافية نقصاً و مصائب . \_ و بجد المختث \_ بالعوراء الفاضحة و الأخلاق الدنية التي يستوحش منها كل أحد اوينافيها كل فكر ، و تشويه الصورة : من نتف اللحية والتشبه بصور النساء \_ بهجاً جذ لا مفتخراً ، يرى أنه قد فاق بدلك كل أحد ، وأنهم لا قد حُرموا \_ بما فاتهم من ذلك \_ أجزل حظ ، و خص دونهم بأخص سارة وأجل نعمة ؛ ويرى ما خالف ذلك نقصاً ومصائب .

فيتبين إذن أن المكروه والمحبوب الحيسي ليس شيئاً في الطبع لازماً ، بل بالعادات وكثرة الاستعمال : فينبغي إذن ــ إذا كان الطريق إلى استعمال السرور بما شاهدنا والسلوة عن فاثتنا سهلة واضحة بالعادة ــ أن نستعمل حمّى أنفسنا على ذلك وتربية ً لها حتى يصير ذلك لنا عادة لازمة وخُلُقاً مستفاداً ، أغي نتخلق خلقاً إذا لم يكن ذلك لنا بالطبع بالفعل ، أغني من بدء عادتنا ،

١ رث : «وحجبه عنه ح يرى > مصائب» ، أو : «ذك [ عنده ] وحجبه عنه
 ح عنده > » . وكلاهما لا محل له ؟ بل ينبغي الاكتفاء بما في الأصل ، ومعناه : أنه يرى
 كل ما خالف ذلك مصائب ونقصاً .

٢ الشاطر: قاطع الطريق الشرير.
 ٣ أي: سنته.

إ رث : ويعتد . و « الواو » تفسر المعنى .

ه أضفنا الزيادة ليستقيم المعي . وقد تركها على حالها رف .

٢ يصححها رثر : بالعورات ـ ولا محل لهذا التصحيح ، لأن الأصل صحيح .

٧ أي الآخرين .

ليطيب لنا العيشُ أيام مُدَّتنا .

وإذا كان الحزن إنما من آلام النفس ، وكان وانجباً عندنا أن ندفع الآلام الجسدانية عنا بالأدوية البشعة والكيّ والقطع والضمد والأزم وما أشبه ذلك من الأشياء المشفية اللأبدان ، وأن محتمل في ذلك الكُلُفة العظيمة من الأموال لمن شكفي من هذه العال ؛ وكان فضل مصلحة النفس وإشفائها [ ٢٤ ] من آلامها على مصلحة البدن وإشفائه من آلامه كفضل النفس على البدن \_ إذ النفس سائس والبدن مسوس ، والنفس باقية والبدن داثر ، ومصلحة الباقي والعناية بتقويمه وتعديله أصلح وأفضل من إصلاح وتعديل الدائر لا محالة الفاسد بالطبع \_ فإصلاح النفس وإشفاؤها من أسقامها أوجب شديداً علينا من إصلاح أجسامنا : فإنّا بأنفسنا نحن ما نحن ، لا بأجسامنا ، لأن الجسم مشرك لكل أجسامنا : فإنّا بأنفسنا نحن ما نحن ، لا بأجسامنا ، لأن الجسم مشرك لكل ذاتية لنا ، ومصلحة ذاتنا أوجب علينا من مصلحة الأشياء الغريبة منا . وأجسامنا آلات لأنفسنا تظهر بها أفعالها : فإصلاح ذواتنا أولى بنا شديداً من إصلاح آلاتنا .

١ الأزم : القطع ، أو الشد وإحكام الرباط .

٢ يستمعل الكندي الفعل الرباعي « أشفى » عمى « شفى » . والمشهور في كتب اللغة أن أشفى عمى طلب الشفاء،وأشفى فلان فلاناً إشفاء طلب له الشفاء . وأشفاه الشيء : أعطاه إياه ليستشفي به . ويقال أشفاه الله عسلا ، أي جعله شفاء له .

٣ الباقي : ضد الفاني أو الداثر .

<sup>؛</sup> شدیداً : کثیراً (de beaucoup) ، جداً .

ه يصححها رثر : إذن الحسانية مشتركة لكل جسم - وقد آثرنا النزام المخطوط مع إضافة
 ح ذي > ، فالمن يستقيم جذا .

بعب رث من هذا اللفظ ، مع أنه واضح ، ومعناه : كل واحد من < الموجودات >
 المية .

فينبغي أن نحتمل في إصلاح أنفسنا من بشاعة العلاج وصعوبته واحتمال المؤن فيه أضعاف ما نحتمل من ذلك في إصلاح أجسامنا، مع أن إصلاح أنفسنا أقل بشاعة وأخف مؤونة كثيراً مما يلحق في ذلك من إصلاح الأجسام . لأن إصلاح أنفسنا إنما هو بقوة العزم على المصلح لنا . لا بدواء مشروب ، ولا بألم حديد ولا نار ، ولا بإنفاق مال ب بل بالنزام النفس العادة المحمودة في الأمر الأصغر الذي لزومه سهل علينا ؛ ثم ا نرتفع من ذلك ح إلى حالزوم ما هو أكبر منه . فإذا اعتادت ذلك يُرقى بها إلى ما هو أكبر من ذلك في درَج " متصلة حتى تلزمها العادة في لزوم الأمر الأعظم كلزوم العادة لها في لزوم الأمر الأصغر ، فإن العادة تسميه لل بما وصفنا . ويسهل بذلك الصبر على الفائتات والسلوة عن المفقودات .

١ – ومن أدوية ذلك السهلة : أن نفكر في الحزن ونقسه إلى أقسامه فنقول : إن الحزن لا يخلو أن يكون ما عَرَض منه أمر هو فعلنا . أو فعل غيرنا . فإن كان فعلنا ، فينبغي أن لا نفعل ما يحزننا أ فإن كان فعلنا ، فينبغي أن لا نفعل ما يحزننا أ فالإمساك عنه إلينا ، فذحن إذا كنا نفعل : إما أن نكون نفعل ما نريد ، أو ما لا نريد . فإن اكتا نفعل ما نريد – ولسنا نريد أن نحزن – فنحن نريد ما لا نريد . وهذه من خاصة العادم عقله لا ؛ فنحن إذن عُدماء لعقولنا . – وإن كان المحزن لنا فعل غيرنا عقله لا ؟

۱ ص: بل ترفع.

۲ أضافها رتر .

٣ الدرج : جمع درجة المرقاة (أي السلم) .

٤ رف : بحزنا - وهو خطأ فاحش .

ه رڤ : والإمساك – وهذا يخل بالمعنى تمامًا .

٦ رڤ : وإن .

٧ مضبوطة خطأ في رف .

فلا يخلو من أن يكون دَ فَعُهُ ' إلينا ، أو لا يكون ذلك إلينا . فإن كان دفعه إلينا، فينبغي أن ندفعه ولا تحزن؛ وإن كان دفعه ليس إلينا فلا ينبغي أن نحزن قبل وقوع المحزن، فلعل الذي إليه دفعُهُ أن يَدفعُهُ قبل وقوعه بنا؛ ولعلَّ الذي إليه الأحزان ألاّ يُنحُّزن ولا يفعل الذي خفنا . فإن حَزنًّا قبل وقوع المحزن كنا قد أكسبنا أنفسنا حزناً لعلَّه غير واقع بإمساك المحزن عن الأحزان أو لدفع الذِي إليه دفعه عنًّا، فكنَّا أكسبنا أنفسنا حزناً لم يُكُسبناه غيرُنا . ومَن أحزن نفسه فقد أضرَّ بها ، ومَن أضرَّ بنفسه فجاهل فظُّ جائر في غاية الجور ، إذ أدخل على نفسه ضرراً ، لأنه لو فعل ذلك بغيره كان جاهلاً جائراً ، وفعله ذلك بنفسه أعظم . فينبغي أن لا نرضي بأن نكون أجهل الجاهلين وأفظًا الأفظين ٢ وأجور الحائرين : فإنه لو كان الحزن شيئًا يجب ، كان ما يعرض منه عند وقوع المحزن كافياً قبل أن نتقدم فيه قبل وقوع المحزن ، وكان استعماله قبل وقوع المحزن نوعاً " من الشرّ . وأيضاً فإن استعماله في وقت وقوع المحزن واجبٌ أن لا يستعمل قبل أن يُدُّفِّع ، إذ فيه من الإضرار مثل ما قدمنا ، إذ دفعه واجبٌ <عن > وقوعه لا محالة . فإن كل محزن فدافعةٌ عنه السلوة [ و ] اضطراراً في مدّة ما ؛ إن لم يدثر الحزينُ مع الحزن أو بالقرب من مبتدإ الحزن . فإن كان في الطبع دثور الحزن ـ إذ كل ما تحت الكون فزائل غير دائم في جزئيات الأشياء ... فينغى أن نجتهد في الحيلة للتلطف لتقصير مدة الحزن. فإنّا إن قصّرنا في ذلك كنا مقصّرين

١ أي في طاقتنا دفعه عنا .

٢ أثبتنا ما في المخطوط لأنه صحيح ، ولا داعي لما اقترحه رتر : الفظيل .

٣ ص (ثم رف ) : نوع .

في المهمة دفع البلاء الذي يمكننا دفعه لا وهذه أمارة الجاهل الشقيّ الفظ الجائر ، لأن الجائر من دام عليه البلاء . وأشقى الأشقياء من لم يجتهد في دفع البلاء عن نفسه بما أمكنه دفعه . وينبغي أن لا نرضى بأن نكون أشقياء ونحن نقدر على أن نكون سعداء .

٧ – ومن لطيف الحيلة في ذلك تذكر محزناتنا التي سلونا عنها قديماً ومحزنات غيرنا التي شاهدنا حزبهم بها وسلوتهم عنها ؛ وتمثيلنا في حال المحزن محزناً بالسالفات من محزناتنا والمحزنات التي شاهدنا وما آلت إليه من السلوة ، فإن لنا بذلك قوة عظيمة على السلو ، كالذي عزى به الاسكندر بن فيلفوس المقدوني الملك والدته عند حضور موته ؛ فإنه كتب إليها فيما كتب به : ه فكري ، يا أم الاسكندر ، في أن كل [ ٢٤ ب ] ما تحت الكون والفساد داثر ، وأن ابنك لم يكن يرضى لنفسه بأخلاق الصغار من الملوك ، فلا " ترضي لنفسك عند موته بأخلاق الصغار من أمهات الملوك . ومري ببناء مدينة عظيمة حين يرد عليك خبر الاسكندر ، وابعثي في أن يُحشَر إليك الناس في جميع بلاد لوبية ، وأرفى وآسية ليوم معلوم ؛ فيكون في ذلك اليوم جمعهم

١ صن : عدره (!) – وقد اقترح دلائيدا وضع زيادة حكفا : قصرنا في ذلك ح . . . .
 وإن لم نقصر > كنا مقصرين في غيرنا دفع البلاء . . . – وهذا كله غلط ولا محل له ،
 بل المعنى يستقيم مع الإبقاء على النص دون زيادة .

٣ ص: ﴿ تَقْصَيْرُهُ ﴾ والتصحيح اقترَحه رتر ﴿

٣ رڤ : «ولا» -- وهذا يفسد المعني .

ي لوبهة « Libya » إذ يقية وكانت كلمة  $\Lambda(\beta)$  تطلق على ما كان يعرف القدماء من إفريقية خصوصاً نصفها الشمالي وراجع مقالنا «ليبيا في مؤلفات أرسطو » ، مجلة كلية الآداب بالجامعة الجبية ، العدد الثالث سنة ١٩٦٩ ، من ١٣١ . – أما أو في ي الربا Europe .

في تلك المدينة للطعام والشّروب اوالسرور . ومُرِي أن ينادى فيهم أن لا يوافيك كل من أصابته مصيبة ، ليكون [ ذلك ] مأتم الاسكندر بسرور حلى > المحتفظ مأتم الناس بالحزن » . فلما أمرَت بذلك لم يوافيها اللوقت الذي حدّت إنسان . فقالت : ما بال الناس تخلفوا عنا مع أما قدمنا ؟ فقيل لها : إنك أمرَت ألا يوافيك أحد أصابته مصيبة ، وكل الناس قد أصابتهم مصائب ، فلم يوافيك "أحد . فقالت : يا اسكندر ! ما أشبه أواخرك بأوائلك " ! لقد أحببت أن تعزيبي عن المصيبة بك التعزية الكاملة ، إذ لست في المصائب بيد ع الا محصوصة بها على واحد من البشر .

٣ – وأن نتذكر أيضاً أن كل شيء فاتنا أو فقدناه فقد فات خلقاً كثيراً ^ وفقدناه وهو ظاهر البهج كثيراً ^ وفقدنه وخود كثير من بعيد من الحزن . فإن من مات ولده أو عدم الولد فإنه أ موجود كثير من الحلق مشابه له في ذلك : منهم من عدم الولد وهو فرح ، ومنهم من مات ولده وقد سلا وهو فرح . وكذلك يعرض في المال وفي جميع قنية العالم الحيسية وجميع مرادات أنفس البشر. وإذن إنما الحزن وضع ، لا طبع . لأنا إذا وجدنا إنساناً سلب ملكاً فحزن – وكثير ليس لهم ذلك المال وليس

١ بفتح الشين : أي : ما يشرب .

۲ رڤ : وخلاف - وقد أضافا و او العطف دون داع .

٣ رڤ : يوافيها – وهو غلط نحوي .

إ رث : معما . – والواجب فك هذا الربط .

ه رڤ : يوافيك – وهو غلط نحوي .

۶ رڤ : أوائلك – وهو خطأ .

٧ رڤ : مبدع – وهو خطأ فاحش .

٨ ص : خلق كثير – وعلى غير العادة صححها رثر كما أثبتنا !

۹ ص : فإن .

هم محُزّان – فإذن إنماً وضع ذلك الحزن لنفسه ا وضعاً على ما سُلِبه أو فاته . فينبغي أن لا نضع لأنفسنا شيئاً رديئاً، إذ الحُزْن من الرداءة على ما قدمنا . فإن من وضع لنفسه شيئاً رديئاً ح هو > العديمُ عقل . ولا ينبغي أن نكون عدماء عقولنا لأنها نهاية الحساسة ، لأن العادم عقله لا فَرْق بينه وبين باقي الحيوان غير الناطق ، بل تلك أفضلُ منه . لأن كل واحد منها له خاصة لازمة زمنية كالناموس في مستداه و تألفه في جميع حاله . فأما العادم عقله فلا نظم ولا استواء في أفعاله ، بل بتمثيل الاختلاط وتحييل العقل . فينبغي لنا أن نستحيي من أن نكون في هذه الحالة الحسيسة ، المرحوم مَن كانت فيه عند العقلاء ، المضحوك به عند السفهاء .

\$ — وينبغي لنا أيضاً أن < نتذكر > أنّا إن أردنا أن لا نصاب بمصيبة فإنما أردنا أن لا نكون البتة ، لأن المصائب إنما تكون بفساد الفاسدات ؛ فإن لم يكن فساد لم يكن كائن ". فإذن إن أردنا أن لا تكون مصائب ، فقد أردنا أن لا يكون الكون والفساد في الطبع . وأيضاً " فإن أردنا أن لا يكون ما في الطبع فقد أردنا الممتنع ؛ ومنّ أراد الممتنع حرُم مراده ؛ ومن حرُم مراده فشقي ". فينبغي أن نستحيي من هذا الحلق ونأنف من هذه المرتبة ، أي من الجهل والشقاء ؛ فإن أحدهما مكسب خساسة "، أي الجهل ؛

١ ص : لنفسه الحزن وضعاً .

٢ أَضَفْنَا الزيادة للإيضاح فقط . – ولا داعي لتصحيح رَبُّر ، وهو : فعديم عقله .

٣ أي : بل هي تصدر عن تمثيل الاختلاط ( - التشويش) الذهني .

يضع رث زيادة طويلة هي : أيضاً ح أن تكون منا على بال > والأولى الاقتصار
 على ما زدناه ، وهو وارد أيضاً في أول الفقرة السابقة رقم ٣ .

ه ص : والكون .

٦ رَقُ : فِي الطُّبُمُ أَيْضًا . فإن أردنا – وقد سايرنا الأصل وهو الأليق هنا .

والثاني مُكُسبُ ذلة وشمانة ، أعني الشقاء .

• – وينبغي لنا أن يكون مناً على بال أن جميع الأشياء التي تصل إليها الأيدي مشتركة "لجميع الناس ، وإنما هي مجاورة لنا لسنا أحقَّ بها من غيرنا ، وأن الغالب عليها هي له ما غلب ' عليها . وأما الأشياء التي هي لنا وغيرُ مشاركة لغيرنا فهبي التي لا تصل إليها الأيدي ولا يملكها علينا غيرنا ، <و>التي هي قنية أنفسنا من الحيرات النفسانية . فهذه " هي التي لنا العذرُ في الحزن عليها إن فقدناها من أنفسنا . فأمّا ما ليس لنا إلا بالتغلّب الفليس يحسن بنا الحزنُ عليه ، لأنه مَن حزن على أن لا يملك الناسُ ما لهم أن يملكوه " بالطبع – حسودٌ . فينبغي لنا أن لا نقرف أنفسنا بالحسد ، إذ هو أكمل الشر ارات ، لأن مَن أحبُّ أن ينال الأعداء الشر محبُّ للشرور ؛ ومَّن أحبُّ الشرَّ فهو شرير . وأشرُّ ٢ من هذا مَن أحبَّ أن ينال الأصدقاء ^ الشرُّ . ومَن أحبُّ أن يُحْرَم الصديق ما يجب أن تقتنيه – وقَنيُه عنده خير – فقد أحبُّ للصديق الحالَ التي هي عنده شرٌّ ؛ فقد أحبُّ للأصدقاء الشرُّ . ومَن أحبّ ألا تتناول قنيته أحد غيره ، مما لغيره أن يتناوله منها ، فقد أحب ا أن لا يتناول قنيته لا الأعداء ولا الأصدقاء . فأما مَن حزن عـــلى أن

١ أي : طالما كان غالباً عليها .

٣ رڤ : بغير واو – ولا يستقيم معه المعنى .

٣ ص (ثم رڤ ) : وهذه .

إ رڤ : بالتقلب - وهو خطأ فاحش .

ه ص : مملکونه .

٦ رڤ : نعرف – وهو خطأ فاحش .

لا كذا في المخطوط ، وإن كان الأصح : وشر من هذا – لأن «شر » هي أيضاً صيغة أفعل
 التفضيل .

٨ ص : الصدقاء .

يتناول قنيته غيره فحسود ' . فينبغي أن لا نرضي بهذه الحساسة .

 على بال أن كل ما لنا من الفنية المشتركة فهى معنا عاريَّة" لمعير هو مُبُدُّع القنية ــ جل ثناؤه ، يمكن أن يتناول عاريَّته متى شاء ويدفعها إلى مَن شاء . فإنَّه لو لم يدفعها إلى مَن شاء لم نكن وصلت إلينا البتة . وقد نظن أنه [ ٢٥ أ ] إذا تناولها منَّا ٢ بأيدي الأعداء أنه يسيء إلينا . فينبغي أن يكون منّا على بال أن المعير له أن يتناول ما أعار ويرتجعه على يد مَن أحبّ : فإنه ليس علينا في ذلك عارٌ ولا سُبَّة . بل العار والسُّبة علينا أن نحزن إذا ارتجعت منا العواري : فإنها مـن أخلاق ذوي الشِّرة والضنُّ وسوء التمييز. ومَن إذا أعير شيئاً ظن أنه ملكه ــفهذا خارجٌ من باب الشكر، لأن أقل ما يجب من الشكر على المُعار ردّ العاريّة إذا أراد ارتجاعها المعير مع طيبة نفس وبَهَج بالإسراع إلى تلبية " المعير في ردها . فإذن مَن حَزن على ردّ ما أعير – فقليل الشكر . فينبغي أن نستحبي لأنفسنا من هذا الحلق الحارج عن العدل ؛ وينبغي أن نستحيى من وضع المعاذير الصبيانية السخيفة لأنفسنا في الحزن على ارتجاع المعير ، فلا نقول : إنما نحزن لأن المعير ارتجع عاريّته على أيدي أعادينا ، لأنه ليس واجباً \* أن يكون رسول المعير في ارتجاع عاريته كما نهوى في الصورة والحُلُق والمحبّة لنا والزمان . وإذ ذلك غيرُ واجب فواجبٌ أن لا تحزن لعلة محالفة الرسول ، بهيئته ، لنا ، فإن هذه من أخلاق الصبيان وجميع مَن لا تمييز له .

وينبغي أن يكون منّا على بال ٍ أنه إذْ لم يرتجع المعير منّا أنفسَ ما أعارنا ،

ص (ثم رڤ) : حسود – و لا بد من الفاء في جواب α أما α .

٢ ص : منها – وقد صخحها دلاڤيدا كما أثبتنا .

٣ ص (ثم رڤ) : إلى محبة المعير – ولا معنى له هنا .

١ م (مُ رث) : واجب – وهو غلط نحري .

بل خسائس ما أعارنا ، فقد أحسن إلينا كلَّ الإحسان ؛ ونبتهج أشد بههج ببقاء زينة عوارية الشريفة علينا ، ولا نأسى على فقد ما ارتجع منا . إذ 'كان واجباً أن لو ارتجع كل ما أعار ، أن لا نحزن بل نبتهج ، إذ كان بهجنا من ذلك من شكره وفي موافقته على مجنه ، و ح أنه > قد ترك الأفضل الأكثر ، أعنى ما لا تصير إليه يد ولا يشركنا فيه أحد ؛ ... وأن نرجع إلى أنفسنا ، وإن كنا مجبن لبقاء ما ارتجع منا علينا ، فنقول : إن كان ارتجع الأقل الأخس ، فقد أبقى الأكثر الأفضل ما أكانت أنفسنا باقية .

٧ - وينبغي أن يكون مناً على بال أنه إن كان واجباً أن نحزن على المفقودات والفائتات ، فواجب أن كرن أبداً ، وواجب أن لا نحزن البنة : فهذا تناقض فاحش . لأنه إن كانت علمة الحزن فقد المقتنيات الحارجة عنا وفوتها ، وكان علته ما ذكرنا - فإنا إذا ^ لم يكن لنا قنية خارجة عنا ولم نطلبها ألم يعرض لنا حزن ، لأنه لا يعرض لنا فقد ها ولا فوتها ؛ فيجب أن لا نقتي لئلا نحزن البنة . فإن كان يجب ألا نقتي لئلا نحزن البنة . فإن كان يجب ألا نقتي دن " - فإذن الحزن البنة . فإن كان يجب ألا نقتي الما الحزن المنا واجب أبداً إذا لم

١ ص : إن – وصححها رتر ٠.

٢ ص ( ثم رڤ ) : واجب – وهو غلط نحوي .

٣ لا داعي لتصحيحها إلى : « في » كما فعل رتر .

<sup>۽</sup> أي : طالما كانت . . .

ه ص (ئم رڤ) : واجب .

٦ مس: كان.

٧ ص : الحور – وصححها رتر .

٨ صححها دلاڤيدا هكذا : فإذن إن لم . . . – و لا محل لهذا التصحيح .

٩ ۚ رَفُّ : نطالبها – وهو غلط لغوي .

۱۰ رف : حزن .

نقتن ِ ' . فإذن الحزن واجب "أبداً : إن اقتنينا َ ، أو لم نقتن ِ ' . فإذن قد وجب إن كان يجب أن نحزن أبداً أن لا نحزن البتة ' ، وإن نحن اقتنينا أو لم نقتن أن لا نحزن البتة : فهو كله تناقض وخُلُف .

فإذن ليس بواجب أن نحزن . وما ليس بواجب ، فينبغي للعاقل أن لا يفكر فيه ولا يستعمله ، وسيّما هو ضارٌ ،ؤلم . بل يجب أن نقلل القنية ، إذ كان عَدَمُها وفوتها \_ إذ كانت من الحارجة عنّا \_ سبباً للأحزان ً . فإن من ذلك وحده حريكون الحزن > . فإنه حكي عن سقراط الأثيني أنه قبل له : ما بالك لا تحزن ؟ فقال أ : لأني لا أقتني ما إذا فقدتُه حزنتُ عليه . وقد حكي أيضاً عن نيرن ملك رومية أنه أهدى إليه مُهد قبّة بَلُور مثمنة المحجية الصنعة . فعرضت عليه وعنده جماعة من الناس ، فيهم رجل فيلسوف لا كان على عهده . فعظم بهجه بها وكثر وصف من حضره لمحاسنها .

١ رڤ : نقتني – و هو غلط نحوي .

٢ يريد رڤ: حذف [ وأن لا نحزن البتة ] – وهذا خطأ فاحش . والصواب حذف الواو فقط .

٣ رڤ : ﴿ للأخدان ح . . . . > فإن من ذلك وحده . فإنه حكي . . . ﴾ وكل هذا
 عبث ، إذ لا عمل الافتراض نقص كما زمم رتر – بعد : ﴿ للأحزان ﴾ ؛ وإنما النقص هو
 الذي أثبتناه .

<sup>؛</sup> ص (ثم رڤ ) : قال .

ه ص : ايرق – والمقصود هنا نيرون Neron [ ٣٧ – ٦٨ ق. م ] الإسبراطور الروماني ، راجع فلوطرخس : « في النفس » الفصل ١٣ .

٢ ص (ثم رث) : ثمينة - وتصحيحنا يتفق مع ما ورد في نص فلوطرخس : في « النفسب »
 ف ١٢ إذ ورد : ἀχτάγωνον . ومثمنة : أي ذات ثمانية أوجه . وفي الترجمة السريانية :
 ستة أوجه ، وكذلك في نص البيروني في « الجماهر في معرفة الجواهر » .

٧ هو سنكا Seneca [ حوالي ٤ - ٢٥ قبل الميلاد ] فيلسوف بلاط الإمبر الحور نيرون ، وقد ورد اسمه في نص فلوطرخس ، ولكن أغفلته الترجمة السريانية لهذه الحكاية ، وكذلك فعل الكندي هنا ، ومن بعده البيروني في الموضع المشار إليه .

فالتفت إلى الفيلسوف فقال: ما تقول في هذه القينة ؟ فقال: أقول إنها قد أظهرت منك فقراً ، ودلت على مصيبة عظيمة أنت تعرفها . فقال له: وكيف ذلك ؟ قال: لأنها إن عُدمتُ فمأيوسُ لك أن تملك مثلها ، فأبدَتُ فقرك عن مثلها . وإن عرضتُ لها آفةٌ أعدَمتُكاها ، أدخلت عليك مصيبة عظيمة \_ هذا القول أو ما هذا القول موافق له في المعنى .

فذكر أن الأمر في ذلك كان كما قال الفيلسوف ؛ وأن الملك ، فيما ذكر ، خرج متنزهاً في أيام الربيع إلى بعض الجزائر القريبة منه . وأمر بحمل القبة فيما حُميل له ، لتُبنى في متنزهه . فغرق المركب الذي كانت فيه ، ولم يعثر ٢ عليها . فدخل على الملك من ذلك مصيبة عظيمة "تبينها جميع من بحضرته . وجهد أن يصيب لها شَبَها ؟ فلم يُصبه لها ، حتى مات .

فلذلك ما نقول : مَن أَحبّ أَن تقلّ مصائبه ، فليقلَّ قنيته من الحارجات نه .

وقد حكي عن سقراط الحكيم أنه كان في بعض الأيام يأوي إلى حُبّ مكسور في العسكر الذي كانوا فيه . فقال يوماً من الأيام ، وبحضرته بعض الفتّانين " في كلام تكلم به : «ينبغي أن لا نقتني لئلا تحزن » . فقال له الفتّان أن وفإن انكسر الحبّ ، ؟ فقال له سقراط : «إن انكسر الحبّ لم ينكسر المكان » . ـ وبحق ما قال الفيلسوف ، لأن مين كل مفقود خلفاً " .

ا رڤ: «هذا القول وما ح غير > هذا القول موافق له في المني »! – وهذا كله تشويه المعنى «! – وهذا كله تشويه المعنى والنص . وقد النزمنا النص كما هو في الأصل ، ولم نغير إلا واو العطف إلى «أو »: أو ما – وجذا استقام المنى تماماً . يقصد أن هذا هو حكاية قول الفيلسوف (سنكا) لنيرون، إما خروفه أو في معناد .

٣ رڤ : فلم يقدر – وهذا لا يعطى المعنى الصحيح .

٣ غير منقوطة في الأصل ، و قد صححها دلاڤيدا هَكذا ، ولكن المعني قلق .

٤ ص : القباب – وقد أصلحها دلاثيدا هكذا جرياً على ما سبق من ذكر : « الفتانين » .

ه ص (ثم رڤ) : خلف ، وهو غلط نحوي . وخلف هنا بمعي : عوضاً محل محله .

ولدلك ما نقول إن [ ٢٥ ب ] خالق الكل – جلَّ ثناؤه ، لم يخلق شيئاً مصروم الطبع، بل مكفياً : فإنا نرى الحوت العظيم والفيل العجيب الحكث المحتاج كل واحد منها من الغذاء المقيم والمأوى والمكنّ وجميع الحاجات اللوازم لهما . وما دونهما من الحلق مكفي مهيأ له قدرُ الحاجة في قوامه وطيب عيشه ، لم ينتقص ٢ شيئاً منه مُتأمِّلٌ نقصه في ذلك . وكلُّها طيب العيش ، رخيُّ البال ، ما لم يمسَّه محسوسٌ مؤلم \_ غيرٌ الإنسان : فإنه لما زيد الفضيلة التي مُلُّك بها على جميع الحيوان ، وصُيِّر بها له ؛ سائساً ومدبراً – جهـلَّ تدبيرً نفسه ، وهذه أمارة عدم العقل . وينبغي أن نستحي من أن نكون عدماء العقول . فإنه لما زيد التمييز النطقي ، أراد أن يقتني أشياء كثيرة لا حاجة له إليها في إقامة ذاته وصلاح عيشه : من تلوين الأطعمة والمناظر من الحيوانات . وغير الحيوانات والتنقيش لمشاهداته وتزويقها وكذلك مسموعاته ومشموماته الشاغلات له عن منافله الحقية ° الحارجة اله عن راحته الدنيائية : فإن هذه جميعاً كاسبات < الهم" > ° في طلبها والألم لفقدها والحسرات على فوتها. فإن مع كل مفقود من المرادات مصيبة ، ومع كل فائت حسرة وأسف ، ومع ترقب كل معدوم حزنٌ وقلق ، وبعد كل أمن ﴿خوفَ ﴾ لأن

١ ص : مكفي - وصححه دلاثيدا كما ترى . ويصح أن يكون اسم مفعول الفعل الرباعي :
 أكفى ، فتقرأ إذن كما في الأصل .

٧ شيئًا : هكذا في الأصل ، وهو الصحيح ؛ ومع ذلك أراد دلاڤيدا أن يصلحه إلى : شيء !

٣ معنى : إلا الإنان . . .

<sup>۽</sup> ص: المايه.

ه كذا في الأصل ، وهو صحيح ، ولكن رّر يريد تصحيحه إلى: الحقيقية – ولا داعي لحذا . .

٣ بمعنى : المخرجة – ولا نعرف أن ﴿ خرج ۥ فعل متعد .

٧ هَنَا نَقْصُ أَكُمَلُنَاهُ صِدًا اللَّفَظُ ؛ وَرَبُّر يَكُمُلُهُ بَقُولُ ﴿ النَّمْبِ ﴾ .

الحائف مشغول مُزْعجُ المعقول أ .

ولمذلك ما أنقول: منَّن شغلته نفسه بتزييد " الحارجات عنه ، عَدِّم حياته الدائمة . وتكدَّرَ عليه عيشُه في حياته الزائلة ؛ وكثرت أسقامه ، ولم تتصرَّم آلامه .

فإن شَبَه الناس في مجازهم في هذا العالم الدائر المتصرمة أحواله المنقضية المذاته الكاذبة محايله المكذّبة أواخره أوائله المخذول من وثق به والمرحوم من اغتر به كقوم ركبوا مركباً إلى غابة قصدوها هي محلّهم فانتهى بهم قيّم المركب إلى مرفإ قصدوه البعض الحاجة . فأرسى مركبه فخرج من كان في المركب للحاجة اللازمة . فبعض أبرم ما خرج له ، ثم عاد إلى مركبه غير مُعرَّج على شيء ، فصار إلى أفسح المواضع من المركب وأوطأ مُرْتفق ، غير ممنوع من ذلك ولا منافس فيه ، ولا مزاحم عليه . وبعض وقف ينظر إلى مروج مزهرة بأنواع الزَّهر المختلف نُوّاره ، ويتنسم أرايج المذيدة مختلفة ، تتضوع من تلك المروج المذهرة ، ومن غياض أرايج المنبقة المثمرة حريشهد حا أصنافاً عجيبة الثمرات . ويسمع الأشجار الأنبقة المثمرة حريشهد حا أصنافاً عجيبة الثمرات . ويسمع

المعقول : أي البال . – وبريد دلاثيدا تصحيحها إلى : « مزعج معقول » – وهذا عجيب !
 إذ ما معنى معقول هذا ؟ لو كان له مضاف ، مثل معقول اللسان ، أو ما يشبهه لكان ثم وجه .

٢ لاحظ كثرة استعمال الكندي لـ ﴿ مَا ﴾ الزائدة .

٣ ص : برين - وقد صححها رثر : بتزيين - وهذا لا معنى له هذا . والقصود : بتكثير الحاجات الحارجية عنه .

إن الله المواقرح دالثيا : شبه (بكسر الثين وسكون الباء) .

ه رف : المنقصة – ولا معنى له هنا .

١ رڤ : مرقى قصعدوه – وهو خطأ فاحش .

٧ رڤ : أرائحا – وهو غلط فاحش .

٨ ص : مصوع ، رڤ يصححها هكذا ، ورتر يصححها : ويتضوع .

٩ أضفنا هذه الزيادة لأنها ضرورة ليستقيم المعنى . وقد تركها رف عَلَى حالها دون زّيادة !

من أصوات نواطق ' الطير المونقة الأصوات ، ويلحظ في تربة تلك الأرضَ من الأحجار المختلفة الأصباغ بالألوان المشرقة المونقة المناظر \* والأصداف المؤنسة الغريبة الصور ، العجيبة الحبر ، \_ غير جائزموقفه الذي بلغ فيه حاجته . فانصرف إلى موضعه من المركب وقد سبق إلى أفضل مواضع " السُّعة ولين 4 المرتفق . ــ وبعض "أكبّ على لقط تلك الأصداف والأحجار وما قرب منها . من الأثمار والأزهار ، غير متعدّ الموضع الذي بلغ فيه حاجته ، فرجع مُثقلاً ً بحمله ، خادماً لحجارة الأرض وأصدافها وأزهارها الذابلة° المستحية عمًّا قليل عمًّا خدعه منها ، والثمار العائدة عما قليل رجيعاً مكروه المجاورة والقُرْبِ – فأصاب غيرَه ' قد سبقه إلى المحالِّ المتسعة في مركبه ، فحلِّ في المحلِّ الضيَّق الوَّعرِ الحَرِّن ٢ ، وصار ما استوقر من الأحجار والأصداف والأزهار والثمار عليه ثقلاً مع ضيق محلَّه وحُزُونته عليه مُضيَّقاً مانعاً من راحته التي ينالها غيره ممن سبقه إلى السُّعَّة ممَّن لم يكن له مجاور من الحجارة التي تضيَّق عليه محله ، وتُكسِّبه الحدمة لحراسته وحفظه ودفع الآفات عنه ، وانقسم له أكثر راحته إلى < القلق على  $>^{\wedge}$  عدم مجاورته ، والشغل به ، وكثرة المخاوف عليه ، وشدّة تعلق النفس بمجاورته ، وورَّثه المَكْسَبُ

۱ رڤ : بواطن – وهو تحریف شنیع .

۲ ص : والمناظر .

٣ كذا في الأصل ، وهو الصحيح ؛ ولكن رثر يقترح : المواضع المتسعة .

كذا في الأصل ، وهو الصحيح ؛ ويقترح دلاڤيدا : وألين – ولا محل له .

ه رف : الزائلة – وهو غير مناسب .

٦ أي وجد غيره .

٧ الحزن (بفتح الحاه وسكون الزاي) : الصلب الناق. .

٨ لا بد من هذه الزيادة . ولم ينتبه إليها رڤ .

أسفاً وحزناً وحسرات كلما عدمه أو عدم شيئاً منه ... وبعضهم قداً تولج تلك المروج والغياض ، ناسياً لمركبه والموضع الذي كان قد قصد من وطنه ، متشاغلاً ... بما يتطعم به من تلك الثمار ... عن ذكر وطنه ، وتضيئ ما ينفلت اليه من المركب . وهو في ذلك ، غير عادم روعات متتالية ونكبات متصلة وآلام مُشْخِلة : مين سبع نافر ، وحية متسربة ، وصوت هائل ، منصلة وآلام مُشْخِلة : مين سبع نافر ، وحية متسربة ، وصوت هائل ، وغصن متعلق يكدح في وجهه وسائر بدنه كدحاً مؤلماً ، أو شوكة منتظمة له قدماً حيطول علاجه ك أو وحل حابس له ملطخ مفسد لملابسة الساترة لعوراته أو غصن خارق هاتك عنه توبه ، أو أشيب [ ١٢٦ ] متعلق به مانع له من الذهاب قدماً .

فلما دعاهم صاحب المركب لقلع مركبه ، رجع بعضهم مثقلاً بما اجتى والتقط ، فدخلت به الآفة التي وصفنا ، فلم يواف المركب وهو يجد فيه محلاً إلا محلاً ضيقاً ومكدراً ^ متعباً معدماً للراحة ومكسباً أسقاماً مهلكة . – وبعضهم لم يتناه إليه صوت قيم المركب لشدة توليَّجه في الغياض

١ ر : وبعضهم ما تولج - وقد صححه رثر : قد، وهو الصحيح .

٣ رڤ : ينقلب – والمقصود ما يستطيم الحصول عليه من مكان في المركب .

س : تسرب . وقرأها وف : منسوب، وأصلحها وتر إلى : منسابة . وأثبتها ف : مسمومة
 – وهو خطأ فاحش ، فالحية ليست مسمومة ، بل سامة . والمقصود من «متسربة» أنها زاحفة
 دون أن يشعر بها .

وردت منقولة عن موضعها في السطر التائي .

ه ص : رجلا حاساً -- وقد صححه دلاڤيدا كما أثبتنا .

٦ رڤ : الذهاب [ قدماً يطول علاجه ] .

٧ ص : يواني .

٨ ڤ : ومكدر تعب معدم !! – وقد صححه رثر كما أثبتنا .

۹ ص : مکسب .

وتخبُّطه في المروج والتياثها ! . فرفع المركب وهم بالمحل الذي هم به منقطعون عن أوطانهم بعرُّض مهالكه الموحشة القاتلة ومعاطب فظيعة : فمنهم من افترسته السباع ، ومنهم من توحل في اللهوات ، ومنهم من توحل في الموحلات ، ومنهم من نهشته الحيات فصاروا خبيناء جيفاً موحشات ، منفرقة أوصالهم ، مستفظعة أحوالهم ، رحمة لن جهلهم ، وعبرة لن عرفهم ؛ منقطعين عن أوطانهم التي قصدوا .

فأما من صار إلى المركب بثقل ما استوقر من ملقوطاته الحادعة لعقله ، المسترقة لحريتة ، المعلمة راحته ، المضيقة عليه محله ، المثقلة عليه مُرْتَفَقه للم يلبث أن ذَبُلَتُ تلك الأزهار ، وكمدت ألوان تلك الأحجار : إذ علمت الرطوبات النضرة ح التي الآكانت لها ولألوانها ، واستحالت تلك الأصداف في تأسنها وشدة نتن أراييحها ؛ وصارت عليه ثقلاً ، وجاوراً مؤذياً ؛ فلم يكن له فيها حيلة إلا إلقاءها في البحر . فصار ما منعه سَعَيْمَة ونَعَص المحل عليه عيشه ، وأحزن معليه محلة ، واسترق حربته ثقلاً ، وصارت يده منه صفراً الأرابيح وفناء القوة بالتعب الذي نالهم لا تداخلهم حمن الذي نالهم :

١ أي اختلاطها وأشتباكها .

٢ أي رفع مراسيه ، أو أقلع .

<sup>.</sup> يقترح دلاڤيدا تصحيحها إلى : « هويات » – فلمله لم يفهم معيى : اللهوات .

إضافة ح الي > حتى يستقيم المعنى ، وهو ما لم يفعله رڤ .

ه رڤ «فاستحالت » – وهذا يفسد المعنى .

٦ رڤ : توسنها – وهو غلط فاحش . والتأسن : نتن الرائحة من الفساد .

٧ أخطأ رڤ في ضبطها هكذاً : تنص (بضم النين) .

٨ أي جمله حزنًا ، أي ناتئًا خشنًا .

٩ رف : صفراه !! - وصفراً : خاوية .

مِن ضيق المحل وخشونته وشدة الحدمة لما حصل لهم منه البوار والإضرار . و وبعض كلف سقيماً ضعيفاً . ـ فأما مَن تخلف ناظراً متنسماً - وكان شغله هذا القدر \_ فإنه عدم سعة المحل ولينه فقط . ـ وأما من رجع إلى المركب غير متشاغل بشيء مما وقعت عليه حواسة \_ إلا ريثما شاهدت عينه عند خروجه إلى الحاجة \_ فسبق إلى المحل الأوسع الألين ، وبلغ وطنه مستريحاً .

وهذا المثل المشبّة لمجازنا في هذا العالم إلى العالم الحق مثال ُ الحوال الجائزين في هذا العالم في هذا العائدة عما قليل ثقلاً ترى وأصداف الماء ، وأزهار الشجر ، وهشيم النبت العائدة عما قليل ثقلاً ترى أنه لا منجى لنا من مكروهه إلا مواراته عنا في بعض الأرض وبلحج البحار وهب النار نسلد أنهنا من ننه ، ونغض أبصارنا دونه لاستقباحه ، ونطلب البعد عنه للاستيحاش من قربه ومنافرة الأنفس لمشاهدته ، فإن هذه محزناتنا الحي عندنا هذا المحل من فربه ومنافرة الأنفس لمشاهدته ، فإن هذه محزناتنا على علنا الحق ، وأن نُصيَسِّر بعرض لا يبلغنا المركب إلى أوطاننا الحق التي لا مصائب فيها لأنه ليس حرثم > معدومات ولا حسرات فيها ، لأنه ليس هناك فائتات ، ولأنه اليس هناك ما ليس بحق فليس يراد هنالك ما لا يبغي أن يراد . فأما الذي ينبغي أن يُراد فهو هنالك مع المريد غيرً مفارق ولا مدخول بالآفات .

١ ص (ثم رڤ ) : المثابه .

٢ ص (ثم رڤ) ؛ «ومثال» . والعبارة لا تستقيم مع الواو .

٣ رڤ : الحائرين (بالرا، المهملة) .

بريد دلاڤيدا تصحيحها إلى : و لهب .

ه أي : بحيث . والتعبير غريب . ٦ ص (رڤ) : لأنه (بدون واو العطف) .

فإنما ينبغي أن نحزن على أن نعدم أن لا نحزن ، فإن هذه خاصّة للعقل . فأمّا الحزن على أن نعدم أن نحزن ، فهذه خاصة للجهل .

٨ – وينبغي أن يكون منا على بال أنه لا ينبغي أن نكره الذي ليس برديء ، وإنما ينبغي أن نكره الرديء . فإن ثبت < هذا > في ذكرنا عظم غناؤنا ا به في دفع المحزنات الحسية ، فإنه لا يُظن أن شيئاً أردأ من الموت . والموت ليس برديء . إنما خوف الموت ردي ت . فأما الموت فإنما هو تمام طباعنا : فإن لم يكن موت لم يكن إنسان "بتة " ، لأن حد الإنسان هو : الحي الناطق المائت . والحد مبي على الطبع ، أعني أن طبع الإنسان أنه حي ناطق مائت . فإن لم يكن موت " ، لم يكن إنسان ، لأنه إن لم يكن مينا " فليس بإنسان . فإذن ليس برديء أن نكون ما نحن ، إنما الرديء أن لا نكون ما نحن . فإذن الرديء أن لا يكون موت ، لأنه إن لم يكن إنسان . فإذن ليس الموت ردينا " .

فإن كان الذي هو مظنون عند الكل أردأ الأشياء ليس برديء ، فما هو دونه من المعدومات المفقودات الحسية ليس برديء . فإذن ينبغي أن تكون العلة في الظن أن الموت رديء – أذ قد تبيّن أنه ليس برديء – في الحهل بحال الحياة والموت .

مثلاً أقول : إن الغذاء لو كان ذا عقل ، وهو في الكبد ، إلا أنه لم يشاهد

ا كذا في الأصل، وهو الصحيح. ولم يستطع رف فهمه، وأصلحه دلاثيدا هكذا:
 « عظمت عناياته » -- وهذا عبث و لا منى له . وغناؤنا به : أي اكتفاؤنا به في دفع المحزنات.

٢ ص (ثم رڤ) : ميت . – وهو غلط نحوي .

۳ صس: ردي.

إلى من : برديه [ من المعدومات والمفقودات ] وهذه الزيادة يجب حذفها كما الاحظ دلاقيدا .
 مديد التسميد من الله مدينة مدينة المالية كالمستجد أن الدائم الثانية المالية في الثانية الثانية الثانية المالية في الثانية المالية في الثانية المالية في الثانية الثانية المالية في الثانية الثانية الثانية المالية في الثانية الثانية المالية في الثانية الثانية المالية في المالية في الثانية الثانية المالية في الثانية المالية في الثانية الثانية المالية في المالية في الثانية في المالية في الثانية في الثانية

و يريد رثر تصحيحها إلى : «وفي» - وهذا يفسد العبارة كلها . - ويقصد أن العلة في الظن
 أن الموت ردي، هو في الجهل . . .

غيرها . ثم قُصِد لنقله عنها ، لا حزنه ذلك ، وإن كان إنما ينتقل منها إلى بينية صورة ونحو اشيء أقرب إلى كون الكمال . فإذا صار إلى الأنثيين اواستحال زرعاً ما ، حفإنه حلو قُصِد لنقله [ ٢٦ ب ] إلى الرحم التي هي أوسع من محلة في الأنثيين ، لأحزنه ذلك حزناً شديداً . ولو قبل له : بعد أن تصير إلى الرحم ترد إلى الأنثيين ، لأحزنه ذلك أشد من حزنه الأول أضعافاً لتذكره ضيق الأنثيين وبعده عن كمال الصورة الإنسانية إذا أضيفت حاله فيها ألى حاله في الرحم . – وكذلك لو قُصِد إزعاجه عن الرحم إلى فسيح هذا العالم وسعته ، لأحزنه ذلك حزناً شديداً . فإذا خرج في هذا الفسيح وجماله الله ، ثم قبل له : تعاد إلى الرحم، وكان في ملكه جميع الأرض وما فيها لدفعه وأسلمه على أن الا يعاد إلى الرحم .

وكذلك وهو في هذا المحل الذي هو الدنيا شديد الجزع على فراقه . فإذا صار إلى المحلّ العقلي العادم للآلام الحسيّة والفنيات الحسيّة التي هي تتابع كل الآلام الحسيّة والنفسية ، حروفيه الحيرات > ^ التي لا تنال قنيتها الأيدي والآفات فلا يحرج مالكها عن ملكه شيء البنة ـ لو قيل له إنك تُردّ إلى هذا العالم الذي كنت فيه ، لكان جزعه من ذلك أضعاف جزع الذي قيل

١ ص : «نهى » - وقد تركها رق على حالها ، ولا معى لها هنا !

٢ أي الحصيتين .

٣ الزرع : المي .

إ ص : «منها » - والتصحيح اليڤي دااڤيدا .

ه رڤ : نسيج ! – وهذا خطأ فاحش .

٦ رڤ : النسيج ! وهو خطأ فاحش .

٧ ص : وكماله . وصححه دلاڤيدا : وكماله .

٨ لاحظ رثر وجود نقص ولكنه لم يكمله لا هو ولا ڤلتمر ولا دلاڤيدا .

له إنك ترد من هذا الفسيح الدنيائي في حلوك الرحم .

فقد تبيّن إذن كيف غلطت الأنفس — الضعيفة التمييز الماثلة إلى الحس — في الموت ، وظنّته مكروها ، و حهو > ليس بمكروه . فإذن عَدَمُ جميع الأشياء التي دون الحياة الدنيائية من الفنيات الحسية — ليس برديء " ، بل الحزن عليها رديء ، لأنها آلام " نُدخلها على أنفسنا ، ليست باضطرارية فنحن إذن ، إذا كنا كذلك . رديئو الطبع . رديئو العيش . فإن مَن رضي بذلك رديء الاختيار ، عادم "عقله ، لأن العقل يضع الأشياء مواضعها . فأما عَدَمُ العقل فيضع الأشياء مواضعها . ويظنها " بخلاف ما هي .

9 - وينبغي أن يكون مناً على بال عند كل فائتة ومعدوم ما بقي لنا من قنياتنا الحسية والعقلية . وأن نتشاغل بذكرها وتعديدها عن السالفة . فإن في تذكر الباقي سلوة من المصائب .

١٠ – وأيضاً قد يكون منا على بال عند كل محزنة من فائت أو تالف من الحسية وأنه من الحسية أن الذي بقي علينا من ترقب المصائب بفقد قنياتنا الحسية وأنه قد سقط عنا ٧ – يُقلِل بعض المحزنات . فإن ذلك إن ثبت في ذكرنا نتقل المحزنات عن طبع المصائب إلى طبع النّعم ، وصار كل ما شملتنا مصيبة عندنا نعمة ، لأنه إن كانت المصائب تقلل مصائبنا فهي نعم ، لأن المصيبة عندنا نعمة ، لأنه إن كانت المصائب تقلل مصائبنا فهي نعم ، لأن المصيبة .

١ رڤ : النسيج !

٢ رڤ : حلول ! – ولا معنى له . والحلوك جمع حلك : ظلمة ، شدة سواد .

۳ مس، راف : بردیثة .

إ رڤ : وظنها – وهو خطأ .

ه بدون الواو في رڤ ــ و هو يفــد المعنى .

<sup>.</sup>٦ رف : تألف !!

٧ رڤ: «المصائب بعد قنياتنا الحسية وأنه قد سقط عنا يقلل بعض . . . » وفيه أغلاط فاحشة عديدة .

إن كانت محزنة في ظننا فإن كل ما قلل المُحزن نعمة ". فكل ما قلل الهُموزن نعمة ". فكل ما قلل الفية الحسية التي كلما عَدَمْنا منها شيئاً اكتسبنا عن أنفسنا مصيبة – نعمة ". ولذلك ما نقول : من لم يتقتن الحارجات عنه ، ملك مُسترقات الملوك . أعني الغضب والشهوة اللذين هما ينابيع الرذائل والآلام . فأعظم الاسقام إذن سقام النفس ، < إن سقام النفس > " أعظم من سقام البدن كما قلنا آنفاً . لأنه من لم يؤثر فيه الغضب والشهوة آثارهما المذمومة فليس لهما عليه سلطان . ومن آثر " الغضب والشهوة تسلطنا عليه وملكناه وتصرفنا به حيث شاءنا أ . فبحق أنه من لم يقتن الحارجات عنه ، ملك مسترقي الملوك وغلب أكبر " الأعداء الحالة معه في حيضه التي لا يحترس من شرور " أسلحنها وغلب أكبر " الأعداء الحالة معه في حيضه التي لا يحترس من شرور " أسلحنها وغلب أكبر " الأعداء الحالة معه في حيضه التي لا يحترس من شرور " أسلحنها .

فمثّل ، أيها الأخ المحمود ، هذه الوصايا مثالاً ثابتاً في نفسك ، تَـنْجُ ٧ بِها مِن آفات الحزن ، وتبلغ بها إلى أفضل وطن مِن دار القرار وعمل الأبرار . كمّلً اللهُ لك السعادة في داريّك ؛ وجلّل الإحسان فيهما إليك ؛ وجعلك من المقتدين المتنعمين بجي ممر العقل ؛ وباعدك عن ذلّ خساسة الجهل . فإن

١ ص : النعمة - وقد صححها رتر كما أثبتنا ؛ وأثبتها قلتسر : لنعمة .

٢ بجب إضافة هذه الزيادة ليستقيم المنَّى ؛ وهو ما لم يفعله رثر وڤلتسر .

٣ رڤ : أثر – وهو غلط .

إ رق : «والشهوة وتسلطا عليه وملكا له تصرفاً به حيث شاءا ه – وهذه العبارة حافلة بالأخطاء.
 وقد النزمنا الأصل قدر الإمكان وهو : وملكنا له تصرفاته حيث شاء.

ه رف : أكثر .

٦ رڤ : غرور -- وهو غلط فاحش .

γ رڤ : تستنجو ــ و هو غلط فاحش .

هذا فيما سألت كاف ، وإن كثرت فنون القول فيه ؛ فإنه إذا بُلغ الغرض المطلوب، فقد تنوُولُت النهاية من المراد ، وإن كانت السّبُل إلى الغرض كثيرة ، تكاد أن نكون بلا لهاية .

كفاك الله المُهيم من أمر دنياك وآخرتك ، كفاية تبلغ بها أكمل راحة وأطيب عيش .

تمت الرسالة ، والحمد لله ربّ العالمين .

۱ رف : تنولت .

## [ ٣٢٨ ] رسالة في الملة الفاضلة <sup>•</sup> لابي نصر المعلّم الثاني

# الفصيل لأول

في ذكر الشيء الذي ينبغي أن يوضع إلهاً في الملة الفاضلة : أي موجود هو ، وما جوهره ، وعلى أيّ جهة هو سبب وجودها ، وبأيّ الأسماء ينبغي أن يسمى بها ، وبأي صفة ينبغى أن يوصف .

وكيف حصلت الموجودات عنه ، وماذا تعرف به رتبة هذا الشيء في الوجود ، أي رتبة هي ، وأنه سبب أول لسائر الموجودات على أنه أول فاعل لها ثم على أنه غاية لها ، ثم على أنه صورة لها ، وأنه خلو وبريء من أنحاء النقص كلها ، وأن كل ما سواه فلا يخلو من أن يكون فيه شيء من أنحاء النقص ، وأنه لا يمكن أن يكون وجوده أفضل ولا أكمل ولا أقدم من وجوده ، ولذلك ليس لوجوده وجوهره عدم أصلاً ، ولا له وجود أصلاً بالقوة ، ولا إمكان أن لا يوجد ولا بوجه من الوجوه ، بل هو على الكمال الأخير .

ومين عد ذلك يتبع هذا ويلزمه أن لا يكون لوجوده سبب أصلاً ولا على وجه من الوجوه ، وأنه أزلي بجوهره من غير أن يكون به حاجة ـ في أن يكون أزلياً ـ إلى شيء آخر يُسُمدُ بقاءه ، بل جوهره كاف في ذلك .

ومن بعده ما لا يمكن أن يكون وجود" أصلاً مثل وجوده ، ولا يمكن أن يكون ذلك الوجود لشيء آخر سواه ، وأن لا يكون شيء أصلاً

۳ر ۳

عن نخطوط طشقند رقم ۲۳۸۵ .

في رتبة وجوده ولا نظير له ولا ضد".

ثم أن يكون واحداً بأنه منفرد بوجود لا يشارك فيه شيء آخر أصلاً ، وأنه منفرد برتبة وجوده ، وبأنه غير منقسم الوجود والجوهر ولا بوجه من الوجوه : لا بالقوة ، ولا بالفعل ، ولا بالقول . وبأن وجوده الذي به انحاز عما سواه هو ذاته . وأنه هو وجوده الحاص به الذي هو وحده . فهو واحد بهذه الأنحاء من أنحاء الواحد .

ومن بعد ذلك القول أفي جوهره وما هو ، وما معنى أنه عليم ، وما معنى أنه حكيم ، وما معنى أنه حكيم ، وما معنى أنه حكيم ، وما معنى أنه حكي أفضل علم وأتقنه . ثم إعطاء السبب في سوء فهمنا نحن لمعناه الذي هو وجوده وجوهره ؛ وكيف صار وهو معرض بحسب ذاته لأن يعلم ويعرف ، ويَبْعُد علينا نحن تصوره وتحيله . ثم ما معنى جلالته وعظمته ومجده وكيف هو . وما معنى كماله وجماله وبهائه . وكيف هو معجب معتبط وعبوب ومعشوق ولذيذ .

ومن بعد ذلك القول في كيف حصلت الموجودات التي هي سواه ــ عنه ، وعلى أي جهة ينبغي أن يعتقد فيه أنه فاعل حتى يكون فاعلاً لا يلحقه نقص أصلاً ولا بوجه من الوجوه ، وكيف حدثت الموجودات عنه ، وكيف ترتبت مراتبها في الوجود ، وكيف ارتباط بعضها ببعض وبأي شيء ارتبطت واثتلفت.

ثم القول في الأسماء التي ينبغي أن يُسمتى بها الموجود ُ الأول ، أي أسماء يجب أن تكون ، وكيف ينبغي أن تجعل دلالات تلك الأسماء الكثيرة حتى لا توهم لكثرتها كثرة في وجود ذلك الموجود . وكيف ينبغي أن نجعل دلالة كل واحد منها حتى لا توهم فيه نقصاً ما في الوجود ، فإن تلك الأسماء يسمتى بها ذلك الموجود ، وإنها كانت أولا عندنا أسماء ومعاني لموجودات أخر سواه كثيرة ، كل واحد منها فيه شيء من أنحاء النقص . فلذلك صارت هذه الأسماء كلها إنما اعتدنا أن نستعملها دالة على موجودات ذوات نقص ؟

فلا يُؤمَنُ أَن توهمنا فيه أيضاً ما جرت عادتنا الله نفهمه عنها ، فتُخيَّلُ لنا فيه نقصاً ما ، أو تخيل كثرتها وكثرة المعاني التي اعتدنا أن نفهمها عنها كثرة فيه أيضاً . والكثرة هي نقص في الوجود . فلذلك احتجنا أن نعرف تلك الأسماء حتى لا نتوهم فيه نقصاً أصلاً .

ثم الذي ينبغي أن يذكر في هذا الموضع أن نبين أنه لا يمكن أن بجعل سبباً للموجودات على أنه مادة لها ولا بوجه من الوجوه التي بها يكون الشيءُ مادة "، وأنه على أي وجه جُعلِ مادة لها لحقه نقص ". ونبين بأي جهة يجب أن تجعل غاية الموجودات حتى لا يلحقه نقص أصلا "، وكذلك على أي جهة يجعل صورة لها حتى لا يلحقه نقص أصلا "، وبأي نحو يجعل فاعلا "حتى لا يلحقه نقص أصلا "، وبأي نحو يجعل فاعلا "حتى لا يلحقه نقص أصلا "، وبأي نحو يجعل فاعلا "حتى لا يلحقه نقص أصلا "،

لكنا أرجأنا حذلك وبدأنا بأن الموجود الأول هو السبب الأول لوجود سائر الموجودات كلها ، وهو بريء من جميع أنحاء النقص . وكل ما سواه فليس يخلو من أن يكون فيه شيء من أنحاء النقص : إما واحداً ، وإما أكثر من واحد . وأما الأول فإنه بريء من جميع أنحاء النقص كلها ، ووجوده أفضل الوجود وأقدم الموجود . ولا يمكن أن يكون وجود أفضل ولا أقدم من وجوده . وهو من فضيلة الوجود في أعلى أنحائه ، ومن كمال الوجود في أرفع المراتب . ولذلك لا يمكن أن يشوب وجوده وجوهرة عدم "أصلا" . ولا يمكن أن يكون له وجود " ما بالقوة ولا على نحو من الأنحاء ، ولا إمكان ألا يوجيد " ولا بوجه ما من الوجود بجوهره وذاته ، من غير بوجه ما من الوجود و ذاته ، من غير

۱ ط: عادتها .

٢ من هنا يبدأ النص الأصل لآراء أهل المدينة الغاضلة .

٣ ط: إلا لوجود .

أن تكون به حاجة \_ في أن يكون أزلياً \_ إلى شيء آخر يمد بقاءه، بل جوهره كاف في بقائه ودوام [ ٣٢٨ ب ] وجوده . ولا يمكن أن يكون وجود أصلاً مثل وجوده ، ولا أيضاً في مثل مرتبة وجوده وجود كان يمكن أن يكون له لم يتوفر عليه هو .

وهو الموجود الذي لا يمكن أن يكون لوجوده سبب به أو عنه أو له كان وجوده : فإنه ليس بمادة ، ولا قوامه في مادة ولا في موضوع أصلاً بل وجوده خلو من كل مادة ومن كل موضوع . ولا أيضاً له صورة . لأن الصورة لا يمكن أن تكون إلا في مادة . ولو كانت له صورة لكانت ذاته مؤتلفة من مادة وصورة . ولو كان كذلك ، لكان قوامه بجزئيه اللذين عنهما اثتلف ، ولكان لوجوده سبب .

ولا أيضاً لوجوده غرض وغاية حتى يكون إنما وجوده ليتم تلك الغاية وذلك الغرض . وإلا كان يكون ذلك سبباً ما لوجوده ، فلا يكون ذلك سبباً أولاً . ولا استفاد وجوده عن شيء آخر أقدم منه . وهو مين أن يكون استفاد ذلك عماً هو دونه من أبعد .

وهو مباين بجوهره لكل ما سواه . ولا يمكن أن يكون الوجود الذي له لشيء آخر سواه ، لأن كل ما وجوده هذا الوجود لا يمكن أن يكون بينه وبين شيء آخر له أيضاً هذا الوجود مباينة أصلاً ولا تغاير أصلاً ، ولا يكون اثنان ، بل يكون ذاتاً واحدة فقط ، لأنه إن كانت بينهما مباينة كان الذي تباينا به غير الذي اشتركا فيه سوى الجزء الآخر ، فيكون كل واحد منهما منقسماً بالقول ، ويكون كل واحد منهما عن جزئين هما سببان لقوام ذاته فلا يكون أولاً ، بل يكون هناك موجود آخر أقدم منه وسبب لوجوده وذلك محال . وإن كان ذلك الآخر هو الذي فيه ما يباين به هذا ولم يكن في هذا شيء يباين به هذا ولم يكن في

#### ملاحظات

۱ — المختصر الوارد في مطلع الكتاب هنا يختلف عن المختصر الوارد في محطوطات: المتحف البريطاني برقم ٧٥١٨، اكسفورد بودلي برقم ٣/١٢، مخطوط خزانة أمبنت برقم ١٧٣٠ وتاريخ نسخه ١٠٨٩ ه (ضمن مجموعة من ص ٦٩ ب — ٩١ أ) . والوارد في هذه المخطوطات يتفق مع النص الآخر الوارد في نفس مجموعتنا ص ٢٧٦ أ — ٢٤١ أ.

٢ -- عنوان المختصر هو في المتحف البريطاني وأكسفورد بودلي: ٥ اختصار الأبواب التي في كتاب المدينة الفاضلة. . . : القول في الشيء الذي ينبغي أن يعتقد فيه أنه هو الله تعالى: ما هو ، وكيف هو ، وبماذا ينبغي أن يوصف . . . ٥

وعنوانه في محطوط خزانة أمينت رقم ١٧٣٠ هو : • إحصاء الأبواب التي في محتصر المدني » .

٣ – النص الوارد في محطوطنا هذا أقرب إلى محطوط خزانة أمينت منه إلى المخطوطين الأولين ، وإن كان ثم اختلافات كثيرة بين محطوطنا ومحطوط خزانة أمينت مما يقطع بأنهما ليسا منقولين عن بعضهما البعض ولا عن محطوط مشترك .

٤ - ليس في محطوطنا هذا عنوانات للفصول ، كما أن فيه مناقص في النص عديدة .

حما يختلف النص الذي نشرناه هذا عن النص الذي نشره د. محسن مهدي في
 كتابه : وأبو نصر الفار ابي كتاب الملة ونصوص أخرى و (بيروت سنة ١٩٦٨، ص ٧٩ –
 ٨١) ، وهو قد نشره عن نسخة قلج على باشا في المكتبة السليمانية في استانبول برقم ٩٧٤ .

### [٣٠٣ ] رسالة للفارابي في الرد على جالينوس فيما ناقض فيه أرسطوطاليس لأعضاء الإنسان°

قال الفقيه الفاضل أبو نصر محمد بن محمد الفارابي :

قصدنا بالتأليف في هذا الكتاب ما اشترك في الفحص عنه جالينوس وأرسطوطاليس من أمور أعضاء الإنسان مما قرأته من كتب أرسطوطاليس الموجودة لدينا . والذي اشتركا في الفحص عنه من أمور الأعضاء للإنسان يمنها ما سبيلها أن يعرف [ ١٣٠٤] بالمشاهدة وبمباشرة الحواس لها ؛ ومنها ما سبيلها أن يعرف بالبراهين . والتي اشتركا في الفحص عنه مما سبيله أن يعرف بالبراهين هي الأشياء التي لها كون كل واحد من أعضاء الإنسان وأنواع الصحة والمرض الكائنة في الإنسان وفي أعضائه .

ونحن إنما نقتصر من جميع هذه على التي سبيلها أن يعرف بالمشاهدة ، وعلى التي لأجلها يكون كل واحد من أعضائه ، مين قيبل أن كتاب أرسطوطاليس في الصحة والمرض غير موجود عندنا اليوم . وطريق كل واحد منهما فيما اشتركا فيه غير طريق الآخر وغرضه . فإن طريق جالينوس طريق طبي ، وغرضه فيه غرض طبي . وطريق أرسطوطاليس فيها طريق العلم الطبيعي ، وغرضه فيه كمال النظر . وببين ذلك في كل واحد من الصناعتين فالطب صناعة عن مبادىء صادقة يلتمس بأفعالها أن تحصل الصحة في بدن

عن مخطوط طشقند رقم ٣٣٨٥ ، ومخطوط دانشكده إلهيات رقم ٣٤٢ في طهران (ورمزنا له لأول بالحرف ط والثاني بالحرف ه) » ومخطوط مكتبة مجلس برقم ١٣٦٧ (ورمزنا له بالرمز ج) .

الإنسان وفي كل واحد من أعضائه . وصناعة العلم الطبيعي صناعة نظرية يحصل بها العلم اليقين في الأجسام الطبيعية وفي الأعراض الذاتية التي لها . وكل واحد من أنواعها عن مبادىء صادقة كلية ذاتية معلومة بيقين ، أو بعلم أبين من اليقين . ومعنى اليقين حوما هو اصح وأيقن من اليقين هما اللذان حدد في كتاب «البرهان» . والعلم النظري أحدهما علم وجود الشيء ، والثاني علم ما هو الشيء بما يدل عليه حدة وهو علم جوهره .

ومن شرائط اليقين أن يعلم وجود الشيء وأسباب وجوده ، وأسباب وجوده ، وأسباب وجود كل جسم طبيعي أربعة : مادته ، وصورته ، وفاعله ، والغاية التي لأجلها كون . والذي تفيده الصناعة الطبيعية في كل جسم طبيعي هو علم جوهره وهو ما يدل عليه حدّه ويعرف مادته وصورته وفاعله الذي كونه لا ينفيذ في كل واحد من أعراضه الذاتية علم ما يدل عليه حدّه ويعرف فاعله الذي كونه والمغاية التي لأجلها كون . فبغض هذه الأسباب هي الأسباب التي عنها وجوده الشيء : وهي مادته وفاعله ؛ وبعضها بها وجوده : وهي صورته ؛ وبعضها لأجلها وجوده ، وهي غايته التي لها كون . ويلتمس أن يفيد هذه كلها براهين يقينية . وموضوعها التي فيها تفيد هذه العلوم هي الجسم الطبيعي كلها براهين يقينية . وموضوعها التي فيها تفيد هذه العلوم هي الجسم الطبيعي وأنواعه والأعراض الذاتية له ولكل واحد من أنواعه . وليس له آخر سوى أن يجعل هذه كلها معلومة معقولة في اليقين . وغايته القصوى كمال العلم النظري فإن العلم الطبيعي لما كان جزءاً من العلم النظري كان الكمال الخاصل عنه فإن العلم النظري . وذلك هو السعادة القصوى المحدودة في كمال حزءاً من الكمال النظري . وذلك هو السعادة القصوى المحدودة في كمال

١ مخطوط طهران : أيقن اليقين .

۲ طشقند وطهران : کون .

النفس . وهو الكمال الذي حصل للإنسان بما هو إنسان . وليس قصدنا أن تفيد الموضوعات التي لها ملكة أو حالاً أو كيفية أو عرضًا آخر ، بل أن نجعل جميع تلك الموضوعات معقولات للنفس حتى تصير تلك المعقولات الحاصل أ للنفس بالملكة لها ويصير كمالاً لها . وليس الحال فيها كالحال في صناعة النجارة لأن النجارة لها موضوعات وهي الخشب وأنواع الخشب ، والأعراض الموجودة في الحشب . وليس قصدنا أن نجعلها معقولات النفس ، بل قصدها . أن تفعل فعلاً واقعاً لا يحصل لها في الحشب كيفية ما من الكيفيات في غايتها القصوى . وكل صناعة فاعلة سوى النجارة مثل الصباغة وصنعة الحداد وغيرهما فإن لها صوراً ٢ وغايات وأفعالاً تحصل بها غايتها في موضوعاتها مثل أن الحديد موضوع الحداد ، وغاياته هي الأشكال التي تشكل الحديد من تربيع أو تذوير أو شكل مستطيل أو شكل آخر من الأشكال المجسّمة والأفعال التي تفعل في الحديد مثل تليين الحداد الحديد بالنار وطرقه له وسقيه له وسنَّه وشجره . وليس قصدنا أن نجعل موضوعاتها معقولات النفس ، بل نجعل موضوعاتها أفعالاً تخص بها عن تلك الأفعال كيفيات أو أعراض أخر في تلك الموضوعات.

وتلك حال الطبيب ، إذا كانت صناعته فاعلة ، فإن موضوعاته بدن الإنسان وأعضاؤه ؛ وغاياته أنواع الصحة التي يُضاد تُ نوعاً نوعاً منها نوع ٌ نوع من أنواع الأمراض . وأفعاله هي الأفعال التي تفعل في جملة بدن الإنسان، وفي كل عضو من أعضائه ، مثل التغذية وسقي الدواء وتكميد الحلد وتضمير سطح البدن والكي والبط وسائر الأفعال الطبية .

والأفعال : إما أفعال يستديم بها صحة ما هو صحيح ، وإما أفعال يسترجع

۱ طهران : الخاص .

٢ ط (طشقند) : حي !

بها صحة ما هو عليل . وأفعال الطب وكثير من سائر الصنائع الفاعلة إنما يكون بآلات . وآلات الطب : الأغذية ، والأدوية ، والمباضع والصبارات وأشياء أخر غيرها . وبين أن الأبدان ربما كانت صحيحة وتخفى حتى يظن بها المرض ، وتكون مريضة وتخفى حتى يظن بها أنها صحيحة ، وتكون مريضة بنوع ما من الأمراض فتخفى ويظن أنها مريضة بنوع اكنر فيحتاج الطبيب ضرورة إلى دلائل تدل على المرض ، ودلائل تخص نوعاً نوعاً تدل على ما يتميز به نوع نوع .

وكل صناعة فاعلة فإنما تلتتم بمعرفة موضوعاتها وأفعالها التي عنها تحصل غاياتها ، والأشياء التي بها تتأتى أفعالها . وصناعة الطب إذا كانت فاعلة فإنما تلتئم [ ٣٠٤ ب ] بمعرفة سبعة أجزاء : أولها صناعة أعضاء الإنسان عضو عضو : مشترك للطب ولصاحب العلم الطبيعي . والثاني بمعرفة أنواع الصحة نوعاً نوعاً ، وما هو كل واحد منها ، وأعراضها التابعة لها ، كان ذلك النوع صحة جملة البدن، أو صحة عضو عضو من أعضائه إلى مقدار ما ينتفع به في حفظها واسترجاعها ومشاهدتها في بدن بدن من أبدان الناس - مشترك أيضاً . الا حم أخر مقدار الآخر ، وإلى مقدار ما غير مقدار الآخر . - والثالث بمعرفة أنّواع الأمراض وأسبابها وأعراضها التابعة لها - كان ذلك النوع مرضاً بجملة بدنه ، أو مرضاً بعضو من أعضائه إلى مقدار ما ينتفع به في إزالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة الله مقدار مقدار ما ينتفع به في إزالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة إلى مقدار ما ينتفع به في إزالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة إلى مقدار ما ينتفع به في إزالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة إلى مقدار ما ينتفع به في إزالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة إلى مقدار ما ينتفع به في إزالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي مقدار ما ينتفع به في إزالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي مقدار ما ينتفع به في إزالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي مقدار ما ينتفع به في إذالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي مقدار ما ينتفع به في إذالتها ومشاهدتها في بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي ما ينتفع به في إذالتها ومشاهد بها يكلي بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي بدن بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي بمعرفة ألي بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي بدن بدن والرابع \* بمعرفة ألي بدن بدن بدن . - والرابع \* بمعرفة ألي بدن

١ ط: سوع (!) .

٢ ط ( = طشقند ) و ه ( = طهران ) .

٣ ط، ه: الغرض.

٤ ط، ه: مرض.

ه ط ، د : وأنواع (!)]

ما سبيلة أن يجعل من أعراض أنواع الصحة ، وأعراض أنواع المرض ، والدربة باستعمالها أو دلائل يُميَّز بها نوع نوع من أنواع مرض عن نوع آخر ، وبيين بها أي نوع عضو من الأعضاء الباطنة ، والدربة باستعمالها في بدن بدن حدا خاص بالطب . – والخامس معرفة الأغذية والأدوية التي هي أغذية وأدوية الإنسان المفردة والمركبة ، وسائر الآلات التي تتأتى لها أفعال الصناعة باستعمال ما أمكن استعماله منها في بدن بدن حدا خاص بالطبيب . – والسادس بمعرفة قوانين الأفعال التي تفعل لتحفظ بها الصحة على ما هو من الأبدان والأعضاء صحيح ، وباعتبار استعمالها في بدن بدن أو عضو عضو صحة ما هو من الأبدان والأعضاء عليل ، وباعتبار استعمالها في بدن بدن أن عضو بدن بدن أن عضو عضو عضو عضو عضو عضو عضو عضو حضو عضو عضو عضو حضو عضو عضو حضو عضو عضو حضو عضو عضو حضو الطبيب .

### [ ٣٠٤ ] رسالة في أعضاء الإنسان "

قصدنا أن نبيّن ا ما خبّر جالينوس أنه شاهده من أعضاء الإنسان، وما ذكر أنه شاهده في عضو عضو منها ، بإزاء ما أخبر أرسطوطاليس أنه عاينه من ذلك العضو بعينه، ليتبين لنا الموضع الذي يتفق فيه ما يخبران عنه، وإن لم يتفق فيما رآه جالينوس من الأشياء التي لهاكون عضو عضو من أعضاء الإنسان بإزاء ما رآه أرسطوطاليس من التي لها كون عضو عضو من تلك الأعضاء ــ أن نقايس ما قاله جالينوس في كل واحد من الأعضاء إلى ما قاله أرسطو في عضو عضو من تلك الأعضاء بأعياتها ، فإن هذين ممَّا يشتركان في النظر فيه : الطبيبُ وصاحبالعلم الطبيعي ، لغرضين مختلفين ، إذ غرضاهما فيما ينظران فيه من ذلك مختلفان . وليس ذلك من كل واحد من الصناعتين . والطب يلتمس ويجتهد بكل ما يتأتى له ٢ من أفعال الصحة في بدن الإنسان وفي كل واحد من أعضائه . وذلك " أن الطب صناعة فاعلة من مبادئ صادقة يلتمس بها من الأفعال أن تحصل الصحة في بدن الإنسان وفي كل واحد من أعضائه " . وصناعة العلم الطبيعي نظرية ، يحصل بها العلم واليقين بالأجسام الطبيعية ، في الأعراض الذاتية لكل نوع منها عن مبادئها ؛ ومقدمات صادقة كلية ذاتية معلومة علماً أيقن مزاليقين . واليقين هو الذي دل عليه في كتاب «البرهان».

ه لم يرد هذا العنوان في مخطوط طهران ولا في مخطوط المجلس .

۱ هـ ( طهران ) : نثبت .

۲ ط، ه؛ الله

٣ . . . ٣) ناقص في ه .

فمن شرائطه أن يعلم الشيء وأسباب وجوده . وأسباب الشيء : إما الذي به ' وجوده ، وإما الذي عنه وجوده ، أو الذي له وجوده ٌ . وأسباب وجود الشيء مادته وصورته ، وفاعله ، والغاية التي لأجلها وُجد . فبعضها عنه وجوده ، وبعضها به وجوده ، وبعضها له وجوده . فالذي عنه وجوده هو فاعله ومادته ؛ والذي به وجوده صورته ؛ والذي له وجوده هو غايته . والعلم الذي يسمى اليقيني" هو علم ما هؤ الشيء وسبب وجوده ؛ ؛ وهذا هو المقصود بالنظر في الأجسام الطبيعية ، وهو أن يعرف من كل جسم طبيعي جوهره ، وهو الذي يدل عليه حده ، وأسباب وجوده ؛ وكذلك في كل واحدٍ من أعراضه الذاتية . وغايته القصوى هو كمال النظر . فإن العلم الطبيعي لما كان جزءاً من العلم النظري كان الكمال الحاصل عنه جزءاً من الكمال النظري ، وذلك هو الغاية القصوى المحدودة في كتاب « النفس » . وهو الكمال الذي يخص الإنسان بما هو إنسان . وأرسطوطاليس إنما ينظر في بدن الإنسان وفي أعضائه على أن الإنسان نوع من الحيوان . وعلم الحيوان وأنواعه وما فيها ولها ــ جزءٌ من العلم الطبيعي . وذلك أن الحيوان هو جوهر متغذَّ حسَّاس . وبين أنه جوهر جسماني . والجوهر الجسماني قد يسمى جسماً . ويعني بالجسم : طوله وعرضه وعمقه دون الحامل له . وإنما يعلم ما يعني به موضعٌ موضعٌ [ ٣٠٥] بأن ينقسم اللفظ للمتكلم إلى معانيه ، ثم يعرف مراده منه . وما لا نقسمه ، لكن يفهم السامع ما يعني به من موضع القول أو ممّا قبله أو ممّا بعده ، على مثال ما يفهم معاني الأسماء المشتركة . ومن بعد ذلك ينبغي أن نذكر ما قد

۱ ج ، ه : هو .

٣ أو . . . له وجوده : ناقص في ه .

<sup>.</sup> ٣ ج ، ه : ِ اليقين .

٤ ط، ه: وجوده هذان هو المقصود.

تبين في العلم الطبيعيّ من أن الحرارة والبرودة والبيوسة والرطوبة هي المبادئ التي بها تفعل الإسطقسات الأول بعضُها في بعض ، وهي لها كلها كالآلات ؟ وأن الفاعلة الأول هي صورتها التي بها ماهيتها ، وهي التي ذكرت في المقالة الرابعة من كتاب والسماء والعالم » ، غير أنها ليست هي اسطقسات الأجسام المركبة من حيث لها تلك الصور ، بل من حيث لها هذه الكيفيات الأربع الملموسة فإنها بهذه الأربع يفعل بعضها في بعض ، وبها يفعل أيضاً في المركبات . وأما الأجسام المركبات فإنها إنما تفعل بالحرارة ، وتقبل أفعال غيرها فيها بالرطوبة والبيوسة مختلطين .

فالمبادئ التي بها تفعل الأجسام المركبة هي : البرودة ، والحرارة . والمبادئ التي بها تقبل الانفعالات والآثار هي الرطوبة واليبس مختلطين باللذين يوجدان فيها . وبيّن آيضاً أن الحرارة 'ه هي المبدأ الأول الذي هذا الجسم المركب به فعله ه ' فإن البرودة جامعة ومعينة للحرارة فيما لا يعني به إمكان يحتاج في جسم ما 'ه مع الحرارة إلى ه ' أن يتماسكا بجمود ما فيستعان فيه بالبرودة ، 'ومثل أن يحتاج إلى تكثر من عرف الحرارة قليلا في عضو ما فيلتقي تسخين المسخن له بتبريدها لئلا تفرط حرارته ويصير مقداره في الكمية والكيفية . وهذا كله قد تبيّن في العلم الطبيعي . فإن الحرارة هي الآلة الأولى غير الجسمانية والمبدأ الأول غير الجسماني بعد الصورة في أن يفعل له الجسم فعله . والبرودة هي آلة ثانية غير جسمانية ومبدأ ثان غير جسماني بعد الصورة . وبيّن ذلك في الصناعات التي تستعمل هاتين الكيفيتين مثل بعد الصورة . وبيّن ذلك في الصناعات التي تستعمل هاتين الكيفيتين مثل

١ بياض في ط مقدار ٩ كلمات .

۲ بياض في ط مقدار ۳ كلمات .

٣ بياض في ط بمقدار كلمتين .

الحداد افي استعمال الحرارة والبرودة ، فإنما يستعمل النار استعمالاً ثانياً في تصليب الحديد وإجماده . وكذلك الطباخ يستعمل البرودة ، أعني برودة الهواء ، في طبيخه استعمالاً ثانياً بأن يحرك ما في القدور ويتركها تهدأ ويتم نضج ما فيها بأن يلقاها هواء بارد برداً ما . وكذلك الصانع ، وكذلك كل ذي صناعة يستعمل الحرارة فإنك إذا تأملت أمرها وجدتها تستعمل الحرارة استعمالاً ثانياً على أنا الم تجد الحرارة ، ومن بعد ذلك فينبغي أن يوضع ما يؤخذ من أمر القل بالمشاهدة .

قال أبو نصر الفارابي : الحيوان جوهر متغذ حسّاس . وبيّن أنه جوهر جسماني . وكثيراً ما يعني بالجسم : طوله وعرضه وعمقه دون الجوهر الحامل له . وإنما يتبن للإنسان في كل موضع من القول والكتب أي هذين أريد بلفظ الجسم في موضع القول وفحواه ؛ وممّا قبله وممّا بعده ، على مثال ما يفهم من كل اسم مشترك معاندة متى كان يعنى به في موضع آخر متى كان الذي يستعمله لا يقسمه في كل موضع إلى معانيه كلها ، ثم يعرف أيّ موضع يتعين منا أراد .

وأنواع الحيوان كثيرة . وكل نوع منها فذو تغيير وجسم. ولحسمه أجزاء عدودة : إما مركبة ، وإما بسيطة . والبسيط من أجزاء الحيوان هي الي أجزاؤها مختلفة . والمنشابه الأجزاء بالجملة هو الذي كل واحد من أجزائه مباين للكل ولباقي أجزائه في الاسم. والمركبة من المناركة مناركة من المناركة مناركة من المناركة مناركة منا

١ ط: الحدادة.

۲ ط : أنها .

۳ د : الكتاب .

<sup>؛</sup> ط، ه: هو.

أجزاء الحيوان منها ما أجزاؤه الأول بسيطة ، وهي التي تنتهي إلى البسيطة بقسمة واحدة فقط مثل العين؛ ومنها ما أجزاؤه الأول أيضاً مركبة ، وهي التي تنتهي إلى البسيطة بقسمة بعد قسمة ، مثل اليد والرَّجل فإنها تنتهي بالقسمة الواحدة إلى اليد والساعد والعضد . وكل واحد من هذه أيضاً مركب وإذا قُسم كل واحد من هذه الثلاثة انتهى عند ذلك إلى اللحم والعظم والعصب والعضلات والزيادات والرباطات ، وهي كلها بسيطة أ . وكل نوع من الحيوان فله قوة نفسانية وأفعال وانفعالات وأعراض أخر نفسانية ، وأفعال وانفعالات وأعراض أحر جسمانية . والقوى الجسمانية التي يلزم ضرورة أن تكون في كل حيوان ثلاثة : قوة غاذية ، وقوة حاسة ، وقوة نزاعية .

وأمور الحيوان وكل نوع من أنواعه منها ما سبيله أن يُعلَم بالقياس: إما بالدلائل، وإما بالبراهين. ومنها ما يعلم لا م بقياس أيضاً على مثال ما عليه الحال في سائر الأشياء الأخر. والذي منها يعلم لا م بقياس فمنه [ ٣٠٥ ب ] ما هو معلوم من أول الأمر ، لا بتجربة ولا بمعاناة ، ولا بأن تتحرى معانيه وضوره ومشاهدته. ومنها ما آ إنما يعلم بالتجربة والمعاناة والتفقد ، وبأن يتحرى ويجتهد في أن يشاهد بالحس . وأرسطوطاليس أثبت في كتابه « في الحيوان » من أمور الحيوان وأنواعه هذين الصنفين، وجعله قسمين : قسماً أول أحصى فيه ما سبيله من أمور الحيوان وأنواعه أن يعرف بالمشاهدة وبالتجربة والحس ، وبالجملة ما سبيله أن يعلم لا بقياس أصلاً ، وذلك من أول كتابه « في الحيوان » وبالحملة ما سبيلها أن يعلم لا بقياس أصلاً ، وذلك من أول كتابه « في الحيوان » إلى آخر المقالة العاشرة . وقسم أثبت فيه الأشياء التي سبيلها أن يلمس معرفتها

١ ط، ه: بسيطة و المضلات و الوقدات و الرباطات (تكرار).

٢ ﻫ : إلا . وهو تحريف ظاهر .

٣ ما : ناقصة في ه .

ع ه : التقصد .

والدلائل والبراهين وأعطى فيها برهاناً ما سبيله أن يكون عليه برهان الدليل في ما سبيله منها أن يكون عليه دليل . وذلك فيما تبقى من كتب الحيوان إلى آخر كتابه ه في الحياة والموت » . والإنسان أحد أنواع الحيوان .

وسلك أرسطوطاليس في تخليص أموره في كتابه في الحيوان هذا المسلك وأثبت في القسم الأول ما سبيله من أموره أن يعلم بالتجربة والمشاهدة بالحسر حوك في القسم الثاني ما سبيله أن يعلم من أموره بالدليل والبراهين . وأعطى في كل واحد مما ذكره : إما الدليل ، وإما البرهان .

و < من > أعضاء الإنسان ما سبيله أن يتحصل لصاحب العلم الطبيعي علمُها لا بقياس . فما كان منها معلوماً من أول أمره من غير أن يحتاج إلى التفقد ولا إلى التكشيف عنه ولا إلى تشريحه اقتضب الحال فيه اقتضاباً وأثبت . وما كان منها يحتاج في أن يشاهد إلى تكشيفه أو تشريحه وتفقده وتأمل حاله اجتهد في ذلك ، وحرص على أن يشاهد منه كل ما أمكنه مشاهدته ، ويتقصّى ذلك. ويؤخذ حينئذ فيثبت كل عضو من أعضاء الإنسان، وكذلك كل عضو من كل حيوان ، فهو مكوّن إما لأن يفعل شيئاً ، وإما لأن ينفعل عن شيء ، وإما للأمرين \* جميعاً . وهذان هما الغاية والغرض الذي لأجله كون كل واحد منها . والغاية هي آخر الأسباب الأربعة التي سبيل العلم الطبيعي أن يعرف ويعطى في كل عضو من أعضاء الإنسان الغاية والغرض الذي لأجله كون كل واحد منها . أما أولا ٌ فلأجل أن الفلسفة إنما غرضها والكمال الذي إليه تنتهى أحيراً هو علم أسباب الموجودات التي لها أسباب . والعلم الطبيعي جزء من الفلسفة . والغاية التي لأجلها وجود كل نوع من أنواع الجسم هي أحد أسباب وجوده . ويلزم صاحب العلم الطبيعي أن يعلمها ، وإن لم ينتفع بها في أن

١ أن يلتمس . . . من كتب : ناقص في ط .

٢ طَا، ه : الأمرين .

يستفيد البه علم شيء آخر ليحصل له كمال هذين الصنفين من العلم النظري . وبعد ذلك فلأن الغايات التي لأجلها كوّنت الأعضاء توقفنا على جواهر تلك الأعضاء وعلى صورها وموادّها ، إذ كانت الغايات في الأشياء التي لها غايات هي التي تقفنا على التي تلزم أن تكون قبل الغايات ، فإنها كثيراً ما تقفنا على ما في الأسباب الثلاثة .

وقد يظن في كثير من الأشياء أن غاياتها هي أشرف أسبابها ، وأن سائر أسبابها إنما هي لأجل تلك الغايات ؛ وإنما هي السبب لوجود تلك الأسباب الأخر ، وأن ما ليست له غاية وغرض يقصد بوجوده له فوجوده باطل لا معى له ولا حدود . ولأجل هذه يلزم صاحب العلم الطبيعي أن يعرف الغاية التي لأجلها كون كل واحد من أعضاء الحيوان والإنسان . وهذا غرض صاحب العلم الطبيعي في معرفة الأفعال والانفعالات التي لأجلها كون كل واحد من أعضاء كل نوع سواه من أنواع الحيوان مثل أعضاء الفرس وأعضاء الفيل وأعضاء الجرادة والبعوضة وسائر الحشرات ، وإن صغرت . فإن الذي يلتمسه صاحب العلم الطبيعي من الكمال تعلم الغايات التي لأجلها كون كل بلتمسه صاحب العلم الطبيعي من الكمال الكائن من العلم النظري الذي لخص أمره في كتاب ه النفس » وغيره .

وأيضاً فإن كل صناعة نظرية لما كان شأنها أن تفحص عن الأعراض المتقابلة الذاتية التي توجد للشيء المحتوي عليه ، وكانت الصحة والمرض عرضين ذاتين للحيوان بما هو حيوان ؛ وكان هذا أيضاً يلحقان أيضاً نوعاً

£ر <sup>-</sup> \$4

۱ ط، ه: پستعد.

٢ ه : هذا الصنف .

٣ ط، ه: اتفقنا.

غطا، ه؛ لشيء.

نوعاً من أنواع الحيوان، ويلحقان الإنسان أيضاً على مثال ما يوجد التساوى والتفاضل لجنس الكم واللحظ والنبض ؛ والعدد من أنواع الكم . وكان لزم أن يكون في كثير من أنواع الحيوان أمراض نحصَّه دون غيره ؛ وكان الإنسان يلحقه من الأمراض أكثر مما يلحق غيره ــ لزم صاحب العلم الطبيعي أن ينظر في أنواع الصحّة التي منها توجد للإنسان ، وفي أنواع الأمراض التي توجد له ، ويعطى في كل واحد منها أسبابه التي هي أسبابه بالطبع . وينظر أيضاً في أعراض الأمراض واللواحق٬ التي تتبعها وتوجد في شيء شيءٍ ` من الأعضاء مثل [٣٠٦] أصناف التغايير التي تلحق بعض العروق أو شيء آخر ممًا للأعضاء وللبدن من أصناف النغاير التي تلحق الفضلة الرطبة أو الفَضْلة اليابسة عند نوع نوع من أنواع الأمراض . ويعطى كل واحد ب منها أسبابه التي هي أسباب بالطبع . وكذلك يفحص عن الشباب والهرم ، وطول العمر وقصره ، والحياة والموت إذُّ ٣ كانت هذه كلها أعراضاً ذاتية للحيوان بما هو حيوان . وأرسطوطاليس أثبت في كتابه ﴿ فِي الحيوانِ ﴾ هذه وما أشبهها ، وفحص عنها وأحصاها ، وأعطى أسبابها لها بالطبع . والنمس بما كتبه من ذلك كمال الفلسفة النظرية وغايتها .

وأيضاً فإن العلم الطبيعي ينظر في النبات وأنواعه وأجراء كل نوع منه، وفي الأجسام المعدنية. وفحص عن جوهر كل واحد منها وماهيته، وعن أعراضها الذاتية لها. ويعطي أسباب وجود كل واحد منها وماهيته على مثال أما يفعل في الحيوان وأنواعه. ويلتمس في ذلك كمال الفلسفة النظرية وغايتها ، لا غير.

١ ه : اللها (!) -- وكلاهما غير و اضح .

٢ ما بين الرقمين بياض في ط .

٣ ط، د: إذا.

<sup>۽</sup> ط، ج، ھ: مثالها.

والطبيب أيضاً سبيله أن يعرف أعضاء الإنسان عضواً عضواً ، ويعرف الافعال والانفعال التي لها كون كل واحدتمنها ؛ ويعرف أنواغ الصحّة وأنواع المرض وأسبابها وأعراضها بتتبع أنواعها واللواحق والتغايسير التي تلحق لأجلها البدن والأعضاء ، وما هو للأعضاء مثل التغايير التي تلحق بعض العروق وما يلحق أيضاً الفضلات الحارجة عن البدن ، اليابسة والرطبة . وليس يلتمس في ذلك الغرض الذي يقصد صاحب العلم الطبيعي ، بل غرضه في ذلك شيء آخر . وذلك أن الطب صناعة فاعلة . وكل صناعة فلها موضوع أو موضوعات فيها تفعل وغاية يلتمس اتحادها في ذلك الموضوع أو تلك الموضوعات . وإنما تلتئم كل صناعة فاعلة بأن تعرف موضوعاتها التي فيها موضوعات الأفعال الكائنة عنها والغاية التي يلتمس اتخاذها في موضوعاتها ، وبمعرفة أصناف الأفعال التي تفعل ، لتحصل تلك الغاية في موضوعها . وكثيراً ما يحتاج إلى معرفة الآلات التي بها تفعل ، إذ كانت أفعالها إنما تفعل بآلات ، وبطول مداومة تلك الأفعال في شيءٍ شيءٍ من موضوعاتها، وذلك بعينه يلزم في الطب . فموضوعات صناعة الطب بدن الإنسان وأعضاؤه . وغايته التي يلتمس لها اتخاذها في بدن الإنسان وفي عضو عضو من أعضائه هي أن يحصل منها أنواع. الصحّة ويسلم من أنواع المرض . والأفعال الطبية هي إما أفعال تُستندام بها صحة ما هو صحيح، وإما أفعال تسترجع بها صحّة ما هو منها عليل. وهذه الأفعال كلها إنما بمكن أن تفعل بآلاتها . وأنواع الصحّة وأنواع الأمراض إنما يحدها الطبيب . وبحصل له ما هو كل واحد منها إذا عرف الأفعال والانفعالات التي لأجلها كون كل واحد من الأعضاء ، وهي الأفعال والانفعالات التي يحصل عنها وفيها بالطبع ، من قبلً أن صحّة العضو عند الطبيب وفي صناعة الطب هي الحال التي لها صار العضو لا يفعل فعله أصلاً ولا ينفعل الانفعال الذي له أصلاً ، والذي بها يفعل فعله لا على ما من شأنه

أن ينفعا . ولذلك بلزم الطبيب أن يعرف أعضاء الإنسان عضواً عضواً ، إذ كانت هي موضوعاته الأوَّل التي فيها يفعل الأفعال الطبية ، ويعرف أصناف الصحّة وأصناف المرض إذ كانت غاياته التي يلتمس بأفعاله التخاذها في موضوعاتها هي أنواع الصحّة . والسلامة من أنواع الأمراض صحّة ما هو منها عليه بإزالة علته . ويعرف أفعال الأعضاء وانفعالانها التي لها بحسب طبيعتها ليقف بها على ماهية صحّة عضو عضو . وبحتاج ضرورة إلى أن يقف على أسباب أنواع الأمراض ، وعلى أمراض كل نوع منها لأجل شيئين : أحدهما أنه كثيراً ما يحتاج إلى إزالة أسباب الأمراض متى كانت تلك الأسباب في البدن وفي عضو ما لتزول أو يسهل " نفس الأمراض كثيراً ما يحتاج أيضاً في كثير من الأمراض ... ... والبدن يسهل له إزالة الأمراض . والآخر أن كثيراً من أسباب الأمراض وكثيراً من الأعراض واللواحق الني تتبع الأمراض سبيلها أن توجد دلائل يوقف بها إما على : هل في البدن علة ، أم لا ؛ وإما دلائل تميّز نوعاً نوعاً من الأمراض بعضها عن بعض حتى يعرف أي نوع من أنواع المرض يوجد في هذا العضو الذي يقصد علاجه ، وفي أي عضو هو ذلك النوع حتى يقصد إزالته بعلاجه الذي يخص ذلك النوع متى كان في العضو المشار إليه ، على مثال ما يوجد نوع نوع من أنواع العلل ؛ وكما توجد التغايير التي تشاهد في الفَّضْلة الرطبة الحارجة من المثانة دلائل على أنواع الأمراض في أعضاء بأعيامها . ويحتاج أيضاً إلى أن ينظر في الآلات والمواد التي

١ ط ، ج ، ھ : و أفعاله .

۲ ط، ج، ه: على .

٣ ط: در الهامس (!) . - وفي ه ، ج : عضو بالنزول أو يسهل مرداً لنا نفس الأمراض مي
 كانت في البدن يسهل له إزالة الأمراض . والآخر . . .

ع بياض في ط بمقدار ٣ كلمات .

بها يتم أفعاله ، وهي الأغذية والأدوية ــ المفردة منها والمركبة ــ وسائر الآلات مثل المبضع والملاره وأشباه ذلك، والأغذية من حيوان أو من نبات وغير ذلك ، والأدوية من حيوان ومن نبات [٣٠٦ ب ] وغيرًا ذلك من أشياء معدنية . فلذلك يحتاج أن ينظر ويفحص عن كثير من أنواع الحيوان وأعضائها، وعن كثير من أنواع النبات وأجزاء أنواع منها ، وعن كثير من الأجسام المعدنية ، لا من جهة ما ينظر فيه صاحب العلم الطبيعي، بل من " جهة ما هي آلات ومواد يفعل بها نوع نوع من أنواع الصحّة في أعضاء الإنسان خاصة ، من غير أن يفحص منها عِن شيء من كيفياتها وأفعالها التي بها تصير آلات ومواد يستعملها في إفادة الصحة وإزالة المرض على ما ينظر الطباخ والحباز في النار والماء والخشب الذي يستعمل حطباً ، ويفحص عن أفعالها وأحوالها وكيفياتها . التي بها يصير أجود نفعاً في بلوغ غايته وغرضه الذي يفحص صاحب العلم عن جواهرها ما هي ويعطي أسباب وجودها . ومبادئها هي التي عنها يفحص الطباخ من أحوالها التي بها تصير نافعة في أن ينضج الطبخ نضجاً أكمل. ويفحص الطبيب عن أحوالها التي بها تصير نافعة في أن تحصل لها صحّة الأبدان ويزول ـ بها عنه المرض . فإذاً بين الغرضين وبين ما يظنانه في هذه الأشياء فرق . فإن غرض أحدهما العلم فقط في أنحاء الصحة أو في أنطباخ الطبيخ .

وما يعطيه العلم الطبيعي من كل واحد منها جوهره وما أسباب وجوده وهي مادته وصورته وفاعله وغايته التي لأجلها كون. والذي يعطيه الآخر منه ويعرفه هو الحال التي بها صار آلة أو مادة في أن يفيدها الطبيبُ الصحة والطباخ إنضاج الطبيخ.

والأجزاء التي بها تلتئم صناعة الطب سبعة أشياء : أولها معرفة أعضاء

١ ج ، ﻫ : ومن أشياً، معدنية .

ه عنه هذا الموضع ينتهمي مخطوط مكتبة مجلس رقم ١٣٦٧ (أ) .

الإنسان عضواً عضواً . والثاني بمعرفة أنواع الصحة نوعاً نوعاً . وما هو كل واحد منها ، وأن يعرف الأفعال والانفعالات التي إنما تكون كل واحد منها . والثالث بمعرفة أنواع الأمراض وأسبابها وأعراضها التابعة . والرابع بمعرفة ما سبيله أن يستعمله من أعراض الأمراض وأعراض الصحة وأسبابها دليلاً على الصحة أو المرض أو دلائل على مرضمرض في البدن كله أو في عضو عضو . والحامس معرفة الأغذية والأدوية — المفردة منها والمركبة — وسائر الآلات التي تستعملها الصناعة . والسادس معرفة قوانين الأفعال التي تفعل لتحفظ الصحة على ما هو من الأبدان والأعضاء صحيح . والسابع بمعرفة القوانين التي تفعل ليترفع التي تفعل التحفظ التي تفعل التحفظ الصحة على ما هو من الأبدان والأعضاء .

وبيّن أن العلم الطبيعي ليس ينظر في أعضاء الإنسان بأنها موضوعاتها التي تلتمس أن توجد فيها وتزيل عنها الأمراض ولا تفحص عن شيء من النبات والحيوان والأجسام المعدنية على أنها أغذية أو أدوية تستعمل لتفيد الإنسان الصحة أو تزيل عنه المرض فإذن الأشياء التي اليظن أن الطبيب يشارك فيها صاحب العلم الطبيعي إنّما اليفحص فيها الطبيب وبحسب إضافتها إلى الأفعال التي لا يفيد بها الإنسان الصحة ويزيل بها عنه المرض ، والأغراض غير أغراض صاحب العلم الطبيعي . فإذاً أيما يشتركان فيما يظن أنهما فيه بالعرض والأغراض غير أغراض صاحب العلم الطبيعي أن يعرفها وأعضاء الإنسان الستي تلزم الطبيب و"صاحب العلم الطبيعي أن يعرفها بالمشاهدة وبالتكشيف عنها وتشريحها ضربان : حضرب مختلف بالمشاهدة وبالتكشيف عنها وتشريحها ضربان : حضرب

١ . . . ١ بياض في ط مقدار ٧ كلمات .

۲ فاذن : ناقص في د .

٣ الواو : ناقصة في د .

الأجزاء ، وضرب متشابه الأجزاء . والذي ينبغي أن يعرف بالمشاهدة في كل عضو مختلف الأجزاء هو عظمه : مثل طوله وقصره ، كبره وصغره . وشكله ومكانه من البدن ووضعه في ذلك المكان ، ومرتبته أي رتبة هي ، وعدده : هل هو واحد أو اثنان ، وعدد أجزائه وكيف تأليفهما . والذي ينبغى أن يعرف بالمشاهدة ومن كل عضو متشابه الأجزاء هو عظمه أيضاً وشكله ومكانه ووضعه ومرتبته ' ، وعدده ، ولونه ، وجرارته وبرودته ، ورطوبته وييسه ، وصلابته ولينه ، وخشونته وملاسته ، وتخلخله وتكاثفه ٢. فمن هذه ما تدرك بالبصر وحده ، وهي ألوان الأعضاء المتشابهة الأجزاء . ومنها ما يسدرك باللمس وحده ، وهي حرارتها وبرودتها ، ورطوبتها ويبوستها ، وصلابتها ولينها . ومنها ما يدرك بالحــاستين جميعاً : بالبصر واللمس، وهو : عظمها وأشكالها وأمكنتها وأوضاعها وملاستها " وتخلخلها وكثافتها ومراتبها وعددها وعدد أجزائها وتأليف الأجزاء المختلفة أجزاؤها وصلابة المتشابهة الأجزاء ولينها وخشونتها ؛ فإن هذه تُدْرَك بالبصر ، وتدرك باللمس . وقد أثبت أرسطوطاليس في كتابه « في الحيوان » في مقالاته التي خبّر فيها ممّا سبيله أن يشاهد من أمور الحيوان أعضاء الإنسان عضواً عضواً . وابتدأ منها بالمختلفة الأجزاء ، وأعقبها بالمتشابهة الأجزاء . وأخبر في كل واحد منها بجميع ما قلناه إنه ينبغي أن يعرف منها بالمشاهدة : من عظم وشكل وسائر ما عددناه . وميّز الأعضاء التي بينها فصولٌ عظيمة أو كثيرة بعضها عن بعض. وما كان منها فيما بينها فصول صغار أو يسيرة جعلها من نوع واحد ، وأخبر عنها على أنها أعضاء واحدة في النوع . وكذلك فعل

١ أي رتبة . . . ومرتبته : ناقص في ط .

۲ ه : کثافة .

٣ وملاستها وتخلخلها وكتافتها : ناقصة في ه في هذا الموضع ولكن تأتي بعد : وخشونتها .

في أجزاء كل عضو : فإنه إذا وجد منها ما أجزاؤه مختلفةً بفصول يسيرة أو خفية جعله متشابه الأجزاء، وكذلك إذا وجد من الأعضاء عضواً مؤلفاً من أجزاء [٣٠٧] متشابهة غير متصلة بل متجاورة متماسة ، أخذ ذلك العضو أيضاً متشابه الأجزاء ، ولم يتشاغل بإحصاء تلك القطع المتشابهة والإخبار عنها . وأخبر في كل شيء ذكره من أعضاء الإنسان وفي أعضائه أنه عاينه وشاهده . وقد أثبت ذلك أيضاً جالينوس في كتبه في التشريح : أعضاء الإنسان عضواً عضواً . وأخبر فيها عن جميع تلك الأشياء التي قلنا إنها ينبغي أن تعرف في الأعضاء المختلفة الأجزاء ، وفي المتشابهة ؛ واستقصى أثرها أكثر مما استقصاها أرسطوطاليس . ولم يقتصر على أن ميّز الأعضاء الّي فصول ' ما بينها فصول يسيرة جداً . وكذلك فعل في تمييز أجزاء المتشابهة الأجزاء بعضها عن بعض . فإنه ذكر الفصول التي بين أجزاء كل عضو منها متشابهة الأجزاء. والفصول التي بين الأعضاء ما أن يكون فصولاً يميّز بينها في الأمكنة أو فصولاً يميّز بينها في كيفياتها . والفصول المميّزة بينها في المكان هي التي يظهر في الحسّ أنها تزيل اتصال العضو وتجعله عضوين متماسّين . والفصول المميّزة بينها في الكيفيات هي الزيادة ٢ اليسيرة والنقصان اليسير من تفاضُل كيفية واحدة مما قد يظهر حسَّاً في حسَّ واحد من الناس وينميَّز في وقت وممَّا قد تميَّز الإنسان بها ويخفي عن آخر من بعد واحد بعينه ـ فإن هذه كلها اجتهد جالينوس في أن ميّزها وعرفها وأخبر عنها . وأما أرسطوطاليس فإنه ترك ذكر هذه كلها.

وبين الرجلين اتفاق في أشياء كثيرة ، واختلاف في أشياء قليلة <sup>٢</sup> وذلك أن جالينوس أخبر في كثير <sup>٢</sup> من الأعضاء أنه شاهد في أمرها مثل ما

۱ ه : وصول – وهو تحریف ظاهر .

۲ . . . ۲ ناقص في ط .

أخبر أرسطوطاليس أنه شاهد منها . وقد أحصى جالينوس فيما أحصى من الأعضاء في بدن الإنسان أعضاءً لم نجد أرسطوطاليس ذكر تلك الأعضاء أصلاً، ولا أوماً إليها، لا بجمل ولا بتفصيل . وتلك هي الأجسام المستطيلة البيض اللدنة الشبيهة بالحيوط الغلاظ التي ذكر جالينوس أنها تنبت في ا الدماغ وفي النخاع، وسمّاها الأعصاب. فإن هذه لم يذكرها أرسطوطاليس أصلاً ، بل التي سماها أرسطوطاليس أعصاباً أشياء أُخَر غير هذه . فواحدة أن الأمكنة التي ذكر أرسطوطاليس أن فيها هذه الأجسام التي سماها هو أعصاباً ليس يمكن أحداً من المشرحين ، ولا جالينوس ، أن فيها تلك الأجسام . بل يذكرون كلهم أنهم يعاينون تلك الأجسام في مثل القلب ومفصل العضو والكتف والركبتين ومفصل الساق والقدم . غير أنهم لا يسمُّون هذه الأجسام أعصاباً ، بل يسمونها بأسماء أخر : أعصاباً فإن بعضها يسمونها رباطات ، وبعضها أوتار . وبعضها أجساماً عصبية . وهذه هي التي سماها أرسطوطاليس أعصاباً لا غير . وإن أرسطوطاليس لم يذكر أن في نواحي الظهر ولا في نواخي القفار ولا في الدماغ شيئاً من جنس الأجسام التي سمّاها ً الأعصاب . فلذلك قال : ليس في الدماغ شيء من تلك الأجسام ألَّى يسميها ـ هو أعصاباً . وصدق في ذلك . والمشرّحون كلهم يذكرون أنهم لم يعاينوا في دماغ أصلاً شيئاً من تلك التي سماها أرسطوطاليس أنها ليست حصة من الحسُّ ، ولا أنها تحس ، لا في التي سماها جالينوس أعصاباً .

وعلى أنه يتبين أيضاً أن أرسطوطاليس قد عرف كثيراً من تلك الأجسام التي يسميها جالينوس أعصاباً ولم يسمها هو باسم العصب، بل سماها سُبُلاً ٢ .

١ ه : من . . . ومن .

۲ ه : سبيلا .

من ذلك أنه قال : يخرج من اللماغ إلى كل واحد من العينين ثلاثة سُبُل : أحدها من مقدم الدماغ . وذكر أنه مجوّف . والذي يخرج منها إلى اليمني \* هو والذي بخرج إلى اليُسْرى، أو ٢ يلتقيان ثم يغترقان ، فيصير الأيمن إلى العين اليمني . والأيسر إلى العين اليُّسرى . وأنتم تعلمون أن هـــذين اللذين سماهما جالينوس وكثير غميره: عصبين . وكذلك الجسمان . وكذلك الآخران اللذان سماهما أرسطوطاليس السّبُل سماهــــا جالينوس أيضاً أعصاباً . فإن التي سماها جالينوس أعصاباً قد عرف كثيراً منها أرسطوطاليس بغير الاسم : الأعصاب ؛ وأنها في نواحي الرأس . فإذاً الذي قال أرسطوطاليس إنه ليس في الرأس ولا في نواحي الظهر أصلاً لم يرد به هذه التي يسميها جالينوس أعصاباً بل التي يسميها هو أعصاباً، لا التي يسميها جالينوس أعصاباً يوجد شيء منها في القلب؛ ولا في شيء من الأمكنة التي ذكر أرسطوطاليس أنه يوجد فيها الأجسام التي يسميها هو أعصاباً يوجد فيها الأجسام السي يسميها جالينوس أعصاباً . وما أدري كيف ذهب هذا على جالينوس حيى أعاد وأبدأ في مواضع كثيرة وطوّل في مناقضة أرسطوطاليس في أن القلب" فيه عصب كثير، وأن الدماغ ليس فيه شيء من العصب . وهو نفسه يعرفُّ في القلب أجساماً كثيرة من جنس الأجسام التي يسميها هو رباطات وأوتاراً وأجساماً عصبية . وتلك التي يسميها أرسطوطاليس أعصاباً دون تلك التي تأتي العينين والأذنين من الدماغ . ونعرف بأن تلك التي يسميها هو رباطات وأوتاراً ليس من جنسها شيء في الدماغ . وأرسطوطاليس يعترف أن في الدماغ وفي نواحيه أجساماً من تلك الأجسام التي يسميها جالينوس أعصاباً . فلم استعمل

١ ه : اليمين .

۲ ه : و .

٣ . . . ٣ ناقص في ه .

أقاويل لا ينتفع بها باطلةً في مناقضة المشَائين فيما رأيه فيه بعينه رأيُهما وهو لا يشعر ! والأمر على ما يراه عليه من الظهور والبيان من كلام أرسطوطاليس فيما يراه كان يفعل في هذا الوجود" إبقراط يقول هذا القول ما يراه كان يناقضه أو يفهم منأول وهلة ما ذكرناه نحن ولا نرى بينه وبين إبقراط خلافاً أصلاً. فأنت تجده فيما يفسره من أقاويل إبقراط إذا وجد لفظه يدل في المشهور على معنى هو خطأ في الصناعة وأمكن بوجه ما بعيد ــ من مجاز أو استعارة ــ أن يستعمل دالاً على معنى صواب جهد أن ببين أن تلك اللفظة دالة على ذلك المعنى الصواب . واجتهد في أن يجد لذلك شاهداً من قول شاعر شاذاً ، واستعارة من شيء بعيد أن يُستعار منه ، أو اشتقاق بما لم تَجَرُّر عادة " الجمهور أن يشتقوا منه، وأمكن بوجه ما أن يحمل اللفظة على ذلك المعنى [٣٠٧ ب ] ــ فعل وثبت الحكم أن إبقراط حين نطق بها أراد بها هذا المعنى الصواب. ثم يرد من ألفاظ أرسطوطاليس ما هذه شدة بيانه وظهوره حتى أن يكون نسبتها إلى المعنى الحطأ كنسبة تلك الألفاظ من ألفاظ إبقراط إلى المعيي الصواب فيتأولها على المعيي الحطأ الذي بحتمله احتمالاً بعيداً ويجتهد بعد ذلك ويطوّل مناقضة أرسطوطاليس في معني لا يحتمله لفظه أصلاً إلاّ احتمالاً بعيداً جدّاً . ولا يناقض إبقراط في المعنى الحطأ الذي هو المعنى المشهور المدلول عليه بتلك الألفاظ . حتى إذا لم يجد تلك اللفظة تحتمل بوجه أصلاً معنى صواباً . وكان كل ما تأوَّله على معنى صواب أكذبه في ذلك المعنى ما قيل َّفي تلك اللفظة وما بعدها ، وكانت تلك إذا زيد فيها أو نقص منها دلّت حينئذ على معنى صواب ــ لم يمتنع أن يزيد فيها وينقص منها إلى أن تصير دالة بوجه ما على معنى صواب . وإن لم يكن دالاً بهذا

١ ه : والهم (!) = وهو تجريف ظاهر . :

٣ هـ: هذا الوجوه.

٣ ط، ه: العادة.

الوجه أيضاً فإن ذلك الوقت وهو غير شاك على ما يظهر من كلامه بل يثبت الحكم بذلك أن هذا كذب على إبقراط زاد في كتابه بعض الأطباء الضعفاء في الطب إن كان ذلك المعنى معنى ضعيفاً في الصناعة . وإن لم يكن أيضاً داخلاً في الصناعة قال فيه إن بعض الورّاقين زاده فيه وغلط بعض النساخين ، ولم بحمل الحطأ في ذلك على إبقراط المعصوم عنده . ثم يجيء إلى ما ظهوره هذا الظهور من كلام أرسطوطاليس فيتأوله \ إمّا على عمد ، وإمّا على غفلة وغير ـ على معنى بعيد على أن يفهم ذلك من كلامه . ثم يقعد يناقضه في مقالة مبلغها زيادة على خمسين ورقة . ولو أنه استعمل في النظر في كلام أرسطوطاليس والتثبت فيه عُشْرَ عُشْر ما يستعمله في كلام إبقراط ، أو أصغى إلى ما يقوله مفسّم كتب أرسطوطاليس ما كنت تجده يناقض أرسطوطاليس ولا حرفاً واحداً . وأنت تتبيّن في هذا الذي قلته أشياء كثيرة إذا قرأت المقالة التي وضعها ـ الإسكندر الأفروديسي في الردّ على جالينوس فيما ناقض فيه جالينوس ٢ أرسطوطاليس . فإنك تنبيّن فهمه " . . . يعدل عن معنى ما يقوله فيما هو عليه من الظهور والبيان ، ويدفع أن يفهم ذلك عن قول أحد أصلاً فضلاً عن أرسطوطاليس . وعلى أن جالينوس يشهد لأرسطوطاليس بجودة المعرفة بالتشريح . وأثبت أيضاً أرسطوطاليس في المقالة الثانية عشرة والثالثة عشرة والرابعة عشرة من كتابه « في الحيوان » الأفعال والانفعالات التي بها <sup>4</sup> كون كل واحد من الأعضاء المختلفة الأجزاء والأعضاء المتشابهة الأجزاء على ما يراه هو في نوع نوع ومن أنواع الحيوان . فذكر في جملة ذلك ما

۱ ه : فيتناوله .

٣ ذكر ابن النديم والقفطي وابن أبي أصيبعة مقالتين في ذلك .

۳ بياض في ط ، د مقدار كلمتين .

يمىلما.

يراه أيضاً في الأفعال والانفعالات التي لهاكُوّن عضو عضو من أعضاءالإنسان . على أن تلك هي آخر الأسباب التي سبيل صاحب العلم للطبيعي أن يعطيها في كل جسم من الأجسام الطبيعية . ــ وأثبت جالينوس أيضاً في كتابه ۥ في منافع الأعضاء ، التي اختارها في الأفعال والانفعالات التي لها كُوَّن كل واحد من أعضاء الإنسان . وسبيل الطبيب أن يعرف هذه لتحصل له معرفة صحّة عضو عضو ومرضه . وآراء جالينوس في كثير من الأعضاء بأعيانها . وذلك أن أرسطوطاليس يرى في أعضاءِ من أعضاء الإنسان أنها إنما كونت لأفعال ما وانفعالات ما . ويرى جالينوس في تلك الأعضاء بأعياما أما إنما كونت لا لتلك الأفعال والانفعالات ، بل لأفعال أخَر وانفعالات أخر ؛ ويرى في بعضها أنها كونت لتلك التي ذكرها أرسطوطاليس ولأشياء أُخَر غيرها . واختلافها في أفعال الأعضاء وانفعالاتها ليس على مثال اختلافهما في الأعضاء أنفسها . وإن ذلك اختلاف فيما أخبر كل واحد منهما أنه عاينه وشاهده ، وذلك اختلاف فيما لا يسهل علينا امتحانه والوقوف على الصادق . من القولين ، لأن ذلك إنما يكون بأن نشاهد نحن أيضاً ذلك الذي ذكروا هم أنهم عاينوه في الإنسان وإنما يمكن علم ذلك بالتكشف بالتشريح . وذلك بعيد أن يفعل وعَسرٌ جداً . وهذا الاختلاف فيما ذكر كل واحد منهما أنه استنبطه بقياس أو دليل أو برهان فللإنسان أن ينظر بين الرجلين فيما يريانه هاهنا ، ويتوسط بينهما ، ويماثل بين الرأيين وبين القياسين اللذين يوردان بهما في شيءٍ شيءٍ . ويمتحن كل واحد من القياسين بالقوانين التي أعطيناها وتعلمناها من كتاب «أنالوطيقي » الأولى والثانية . وذلك ممكن سهل يتهيأ بأيسر شيء وفي أسرع وقت . فنطرح ما تزيف منها ، ونتمسك بما صحّ وصدق فيهما . وكذلك نمتحن الرأيين أنفسهما : فإنهما إذا كانا متناقضين لم يمكن إلاَّ أن يكون أحدهما صادقاً ، والآخر كاذباً . والكاذب منهما يمكن أن يصادف

مغايرة بسهولة من الناظر متى كان من أهل العلم الطبيعي . وكان القياس<sup>.</sup> الذي يوجبه صحيحاً في صورته ومادته كان ذلك الرأي هو الصحيح .

ونحن مزمعون على أن نثبت ما وضعه أرسطوطاليس وضعاً من أعضاء الإنسان الظاهرة المكشوفة التي يشاهدها كل واحد في كل حين ، وما أخبر أنه عاينه من أعضائه التي إنما توصل إلى مشاهدتها بالبصر وباللمس وبالتكشيف عنها وتشريحها وما أخبر به أنه عاينه في عضو عضو من تلك الأعضاء ؛ ونثبت بإزائه ما كتبه جالينوس في عضو عضو من الأعضاء التي وصفها أرسطوطاليس ونردف ذلك بأن نثبت ما يراه أرسطوطاليس في الأفعال والانفعالات التي لأجلها كون كل واحد من أعضاء الإنسان ، ونثبت أيضاً بإزائه ما يراه جالينوس في فعل عضو من تلك الأعضاء وانفعاله . وما كان ممَّا نثبته من كلام أرسطوطاليس مختصراً ، وكان الذي لحالينوس في ذلك العضو أشرح وأكمل تلخيصاً [١٣٠٨] جعلناه شرحاً لما قاله أرسطوطاليس . وما كان في أقاويله من أشياء زائدة على ما قاله أرسطوطاليس زيادة لم نجد في كلام أرسطوطاليس شيئاً يمكن أن يتأول عليها ولا إليه أصلاً وكانت صحيحة جعلناها أشياء استنبطت بعد أرسطوطاليس لم يكن هو شعر بها واعتدناها من جالينوس فوائد وحمدناه عليها . وما كان فيما يقوله جالينوس من خلاف ومناقضة لما يقوله أرسطوطاليس دققنا ح في 🗲 الأمر ونظرنا : فإن كان يناقض معنى كاذباً يحتمله لفظ أرسطوطاليس أو قوله ، وكان ذلك القول يحتمل معنى آخر في ذلك العضو صحيحاً لا يمكن أن يبطله القول المناقض الذي أتى به جالينوس ، جعلنا ذلك القول مناقضاً لذلك المعنى الكاذب ، وقلنا فيه إنه ليس هو رأي أرسطوطاليس ولا مراده ، واستشهدنا بما يقوله من ذلك بموضع القول وما تقدم قبله وبما أردف بعد وأشياء أخر مما قاله أرسطوطاليس في مواضع من كتبه الأخرَر مما يلخص ما يشكل من هذا القول الذي وجد له

هاهنا وأصوله المعروفة التي تلزم هذا المعني دون ذلك الآخر منها الكاذب . هذا إن كانت الأشياء التي يستشهد بها ظاهرة بيَّنة . وإن كان فيها خفاء ، وكان ما يحتمله من المعنى الكاذب أظهر من المعنى الذي تزول به عنه المناقضة دعونا جالينوس إلى أن يقابل أرسطوطاليس في أقاويله ببعض ما يقابل به إبقراط إذا ' شرع في أن يشرح أقاويله أو يسوغ لنا أن نجري في شرح أقاويل أرسطوطاليس ما يسوغه لنفسه في شرحه لأقاويل إبقراط . وإن كان قول أرسطوطاليس يحتمل معنى صادقاً بوجه فمناقضة له فيما عسى ألا يكون أراده ورآه فيما عسى ألاً يكون كذب في اعتقاده بعد . وإن كان قول أرسطوطاليس لا يحتمل إلاّ ذلك المعني الذي ناقضه و" التمس إبطاله نظرنا " في القول الذي به التمس إبطال ذلك المعنى وامتحناه بالقوانين ُ التي تعلمناهما في « أنالوطيقي » الأولى والثانية . فإن كان يلزم على القولين صحّة ذلك القول فإنه ° قياس وأنه برهان له ، قبلناه وطرحنا ما يقوله أرسطوطاليس وتمسكنا بما يراه جالينوس واعتددناه منه فائدة وحمدناه عليها . وإن كان يلزم عن ِ تلك القوانين فساد ذلك : إما في صورته ، وإما في مأدته ـــ اطرحنا القول الذي أتى به وامتحنا قول أرسطوطاليس : فإن كان تلزم صحته عن تلك القوانين اطرحنا قول جالينوس وتمسكنا بما يراه أرسطوطاليس . فإن كان القولان اللذان أتيا بهما فاسدين جميعاً اطرحناهما وجعلنا ذلك مطلوباً يقف أمره إلى أن نصادف بر هاناً يلزم عنه أحد الرأيين . وإن كان القولان جميعاً صحيحين على

١ بياض بمقدار كلمتين في ط .

٢ الواو ناقصة في ط، ه .

۳ ه، ط: مطربا (!).

ع ط، ه : بالقولين .

ه ه، ط: فإنه.

٩ ط: أخذ ٩ ه: آخر.

ظاهر الأمر عندنا علمنا أن القول مشكوك فيه ، واجتهدنا في حل الشك ، ونعلم أن كل واحد من القولين قد انطوى في كلتا مقدمتيه الكليتين إن كانتا جميعاً كليتين أو في الكلية منها كذب أن الكذب إنما يزول عنه بأن تشترط فيها شريطته ، وننظر أي شريطة ينبغي أن نشترط في المقدمة الكلية من القياس حتى يزول عنها الكذب ، وتبقى الباقية كلية صادقة ؛ وكذلك يفعل بالقياس الآخر . وتلك الشريطة بعينها تلزم النتيجة بحال ما، لا تلك الحال ، أو بحال أخرى ولا تكون النتيجتان متناقضتين ، على حسب ما لحص في البارريمنياس ، وفي كتاب «المغالطين » فيكون كل واحد من القياسين منها في النتيجة على شريطة كان سبيلها أن يشترط فيها وأغفلت ، فحينئذ يصير القياسان جميعاً برهانين .

۱ ه ، ط : باریمنیاس .

## رسالة للفارابي في أعضاء الحيوان وأفعالها وقواها بسم الله الرحمن الرحيم عونك اللهم يا ربّ !

وصلت رسالتك - أعرك الله ! - سأل إسعافك بما أقدر عليه من كلام أي نصر الفارابي - رحمة الله عليه . وأنا أذكر في هذه الكراريس ما وقع إلي من كلامه في أعضاء الحيوان وأفعالها الطبيعية وأحوال القوى الطبيعية وأفعالها ، وما يحص به عضو عضو ، وما يشترك فيه ، وما هو الرئيس من الأعضاء وما هو المرءوس منها ، وما يحص الرئيس وما يشترك فيه المرءوس ، ثم ما يخص كل واحد منها به ، والمشابه الذي بين الرياسة الطبيعية والرياسة الإرادية ، وبالحملة فإنه بيين رتب الأعضاء ورتب القوى ونسب بعضها عند بعض . ويسوق ذلك أجمع ، وينسقه ، ويستشهد في بعضه برأي أرسطوطاليس ويرى أن رأي جالينوس فيما خالفه فيه هو رأي طيماوس وأفلاطن ، وأن جالينوس عجز عن أن يعرف الحق عند أرسطوطاليس . ثم بين هو ذلك حتى يظهر ويبين عند من قرأ هذه الأوراق ، وأن الصحيح ما يراه أرسطوطاليس . لا ما يراه طيماوس .

## بسم الله الرحمن الرحيم . عونك اللهم يا رب

كل عضو من أعضاء الحيوان متشابه الأجزاء ففيه قوة تخصُّه وحرارة غريزية بها يتماسك اتصال أجزائه ، وحرارة غريزية تطبخ القوة الغاذية التي

ەر ئ

تخص ذلك العضو الذي تحصل فيه وتنضجه وتهضمه وتصيره جزءاً منه مشابهاً لسائر أجزائه وتصله بها ، على ما تبيّن بالقول الكلى في المقالة الرابعة من « الآثار العلوية » . والمشاهدة والمجتمع عليه من جميع من عانى التشريح وما تدل عليه الدلائل يورث التصديق بما يخبر به أولاً في القلب أنه من بين أعضاء الحيوان ينبوع الحرارة الغريزية والروح الغريزي اللذين في جسم الحيوان . ومنه ما يسند الروح الغريزي من العروق الضوارب الممندة منه إلى كل عضو سواه [ ٣٠٨ ب ] وتنبت فيه أو تماسه . وذلك أن في جرم القلب حرارة عظيمة قوية مرتبة فيه ، وروحاً غريزياً في تجويفه ، فيسخن الروح الغريزي من حرارة القلب ويكتسب حرارة شديدة ويصير شبه اللهيب فيسيل الروح الغريزي من العروق الضوارب الممدودة إلى سائر الأعضاء ، ويحمل معه من القلب إلى كل عضو حرارةً غريزية تنبع فيه وتنضاف إلى حرارة العضو الأول المرتبة فيه من أول فطرته ، وتعدلها وتجعلها في كميتها وكيفيتها على المقدار الذي به يفعل ذلك العضوُّ فعله الذي يخصُّه في الغذاء ويبقيها ويحفظها على ذلك المقدار . فمن ذلك يلزم أن تكون حرارة القلب ملائمة لكل عضو ومشتركة للأعضاء كلها . والذي يصبر من حرارة القلب إلى عضو ما لو صار بعينه إلى عضو آخر للاءمه كما لاءم العضو الأول. وإنما تصير حاصة بالعضو إذا اختلطت حرارته الأولى المرتبة فيه من أول فطرته ؛ وإن كان قد تحلل من حرارته شيء صارت الحرارة التي حللها بما سال إليه من الروح الغريزي خلفاً وبدلاً مما تحلل منه . وذلك بمنزلة ما يسيل اللهيب في مستوقد الأتون في ـ المجاري التي تجعل تحت بيوت الحمامات، ويبغون فيها أن تصير إلى أقصاها ، فينال كل بيت منها جزءاً من الحرارة . فإن الروح الغريزي شبيهة برويح ، وهذا ملتهب يجري ويسيل فيالعروق الضوارب بنفحات مثل نفحات الرياح في العالم بانبساط العروق الضوارب وانقباضها . وعلى هذا المثال يُعْمَل كثيرٌ من الأكوار التي تسيل وتخلص الجواهر المعدنية . فإنما يتعمل لها مستوقد عظيم ويعمل فيه مجار وتنتصب القدور على أفواه تجعل لتلك المجاري ، وتنصب المنافخ على المستوقد ، فتلتهب النار ، فيجري لهيبها في تلك المجاري القدور . وقد تعمل أيضاً مطابخ على هذا المثال . وبيّن أنه ليس في الحرارة الغريزية رتب في كل عضو سوى القلب ومن أول فطرته كفاية في أن يطبخ وينضج ويهضم ويفعل فعلا آخر مما شأنه أن يفعله بالحرارة الغريزية التي يوردها الروح الغريزي الحامل للحرارة في العروق الضوارب إلى كل عضو هو قوة ما مفطورة مغروزة في القلب مرتبة فيه بالطبع . وتلك القوة هي التي تعطي بهذا الطريق على هذا الوجه كل عضو سوى القلب حرارة تعتدل بها حرارته التي يفعل على الحرارة التي يفعل الحرارة التي يفعل على الخرارة التي يفعل على الحرارة التي يفعل على عضو عمل فعل كان شأنه أن يفعله بالحرارة ، وهي التي تستعمل الحرارة التي هي في ينبوعها في تقدير ما في سائر الأعضاء من الحرارة وتعديلها في الكمية والكيفية حتى ينضج بها ويهضم بها كل عضو غذاءه ويوزعها على عضو عضو

فمن تلك يبين أن حرارة القلب حرارة ملائمة لكل عضو سواه . فهي إذن حرارة مشركة للأعضاء كلها ، والقلب مكتف في أفعاله بحرارته هذه غير مفتقر إلى غيره في أن يستفيد عنه الحرارة . وكل واحد من الأعضاء مفتقر إليه في أن يعدل حرارته . وبين أنه ليس في القوى التي في سائر الأعضاء كفاية في أن تصير بها الحرارة التي فيها بالمقدار الذي يفعل بها أفعالها، أعني أن يطبخ أو يهضم ، ولا في القوة الغاذية التي تخص عضواً عضواً كفاية في أن تعدل هي بنفسها الحرارة التي يستعملها في إنضاج غذائه الذي يخصه . من تعبل أنه لا يمكن أن تكون الحرارة التي من ينبوع حرارة البدن توزع من تلقاء نفسها على الأعضاء الحرارة حتى يحصل في كل عضو من الحرارة مقدار ما يفعل به ذلك العضو فعله ، لا أزيد ولا أنقص ، من دون قوة له مدبرة ما ينفسها به ذلك العضو فعله ، لا أزيد ولا أنقص ، من دون قوة له مدبرة

تقترن بها توزع منها في عضو عضو مقدار ما من شأنه أن يكون من ذلك العضو من الحرارة التي يفعل بها ذلك العضوُ الفعلَ الذي . . . ١ . . . . الحرارة التي توجد في المستوقد تطبخ أصناف من الطبيخ الذي يلتمس طبخه محتلفة في قدور مختلفة وإنضاجها حتى يجعل في كل قدر من الحرارة مقدار ما ينضج به ذلك الطبيخ الذي يلنمس طبخه من تلقائها . دون أن تكون له قوة صناعية تدبر أمرها ، ويستعمل منها في كل قدر حرارة معتدلة في كميتها وكيفيتها بالإضافة إلى ذلك الطبيخ . وكما أن الحرارة المتولدة التي تحصل في قدر قدر لينضج بها الطبيخ الذي فيها إنما يحمل إليها اللهيب الذي يشتعل من المستوقدات ويدنيه منها الطباخ بالقوة الصناعية التي يدبر بها أمر تلك الحرارة في تلك القدور ، وكذلك مقادير الحرارة المختلفة التي تحصل في سائر الأعضاء سوى القلب وتنضج أصنافاً من الأغذية المختلفة إنما نحملها إليها الروح الغريزيالذي يوزع عنها أجزاءه وينفذها إليه في العروق الضوارب . فقوة فيه مغروزة ومقدرة تدبر أمر تلك الحرارة في تلك الأعضاء التي فيها تنضج تلك الأغذية بما تفعله من بسط العروق الضوارب وقبضها ، وينفذ الروح الغريزي فيها إلى ساثر الأعضاء . ولا فرق في هذا الأمر بين الصناعة والطبيعة بأن كلتيهما تستعملان الحرارة في إنضاج ما يلتمسان إنضاجه في الأواني \* المعدة لها غير أن الحرارة التي تستعملها الصناعة هي أبداً في جسم آخر خارج عن الجسم الذي فيه الصناعة . والحرارة التي تستعملها الطبيعة ليست أبدأ في جسم خارج عن الجسم الذي فيه تلك الحرارة ، بل إنما يكون أكثر ذلك أو جُله أو كله في الجسم بعينه والذي فيه تلك الطبيعة مثل ما هو في القلب في سائر الأعضاء الأخَر . وهذه

١ بياض في ط بمقدار ١١ كلمة .

٢ ط : الأواين المعد لهما .

القوة التي في القلب هي طبيعة القلب وصورته التي بها صار أولاً القلب قلباً بالفعل ، وبها حصلت له ماهيته ، وهي التي تعطي العروق النوابض وتردها إلى تجويف القلب عندما تنقبض هذه العروق من [ ١٣٠٩] قببل أن الحرارة الغريزية التي في كل منها تستوقد سائر الأعضاء . وكل حرارة غريزية مرتبة في سائر الأعضاء أعراض كائنة في أجسام طبيعية ، وكل عرض ذاتي في جسم طبيعي فوجوده تابع لوجود صورة ذلك الجسم التي هي طبيعية . ولا يمكن أن يكون عرض ذاتي في جسم طبيعي أصلاً دون صورة ذلك الجسم الذي هو صورته وهي التي بها يتجوهر ذلك الجسم بالفعل فإنما يستعمل ذلك الفاعل الأول الحرارة والبرودة فيه كالآلة ، على ما بيّن في المقالة الثانية من كتاب والكون والفساد » .

والحرارة التي يستعملها القلب هي عَرَض ذاتي في القلب ، وهي جسم طبيعي ، وكذلك كل عضو يستعمل الحرارة في فعل ما من أفعاله فإن الحرارة التي فيه عرض ذاتي فيه . فإذا في كل عضو سوى القلب قوة مرتبة فيه هي طبيعية ، وبها تجوهر بالفعل ، وهي الفاعل الأول المستعمل للحرارة التي فيه من أفعاله التي شأنها أن تكون بالحرارة . وكل قوة في عضو سوى القلب فليس إليها تدبير أمر الحرارة التي تستعملها في تعديلها ، ولا فيها كفاية في أن تجعلها بالمقدار الذي صلح أو يكون مبدءاً للأفعال الكائنة عنها بل إنما تدبير أمر ذاتها وتجعلها بالمقدار الذي صلح أن يكون مبدءاً لأفعاله القوة التي في القلب . وأما تلك القوى الأخرى فإنها تأخذها مقدرة معدلة فتستعملها . وبيّن أن أفعالها تكون تابعة لمقادير حرارتها للقوة التي في القلب . فإذاً كل توة عضو ، سوى القلب ، تابعة في أفعالها للقوة التي في القلب . وكل قوة كانت تابعة في أفعالها لقوة التي في القلب . وكل قوة كانت عضو سوى القلب بقوته الغاذية خادمة لئلك ، وتلك رئيستها . فإذاً كل عضو سوى القلب بقوته الغاذية خادمة لئلك ، وتلك رئيستها . فإذاً كل عضو سوى القلب بقوته الغاذية خادمة لئلك ، وتلك رئيستها . فإذاً كل عضو سوى القلب بقوته الغاذية خادمة لئلك ، وتلك رئيستها . فإذاً كل عضو سوى القلب بقوته الغاذية خادمة لئلك ، وتلك رئيستها . فإذاً كل عضو سوى القلب بقوته الغاذية خادمة لئلك ، وتلك رئيستها . فإذاً كل

الأعضاء التي بها تنضج أغذيتها هي القوة الغاذية الرئيسة إذن . وقوة كل عضو إما أن تكون مطبوعة على . . . \ . . . القلب لحرارتها التي هي مبدأ أفعالها في الغذاء وإما أن تكون مقسورة عليها . فإن كانت مقسورة عليها فأفعالها الذي لها تجوهرها وذاتها إذا انفردت دون تدبير القلب لأمرها ، وأن أفعالها لا تطبخ الغذاء ولا تنضجه أصلاً ، وإنما قهرت على أن تنضج ، فكيف قبلت ما ليس فيها بمكن ؟ وإن كان ممكناً فيها فلذلك الإمكان في فطرتها بوجه ما . وعلى أنها إذا كانت بسيطة فليس تكون فيها جهة أخرى غير الجهة التي بها إمكان قبولها . بل تلك الجهة تكون ذاتها . فإذاً هي بذاتها بالكلية فيها إمكان لقبول ذلك . وإن لم يكن هناك غير جوهرها فهي بجوهرها قابلة، وجوهرها طبيعتها. فهي بطبيعتها قابلة . فإذا كان كذلك فهي مقصورة على أن تكون محتاجة في انفعالها إلى تدبير غبر ما لها . فهي إذاً مطبوعة على أن تخدم، لا على أن ترأس كلها سواها في القوى الغاذية. فإذاً القوة التي بها يمكن نبض الشرايين هي القوة الغاذية الرئيسة، جوهر القلب. فالقلب إذاً بجوهره رئيس الأعضاء من جهة ما هي غاذية . وأيضاً فإن الغرض من النغذي : الصحّة ، والغرض في إعداد الغذاء وطبخه ونضجه أن يتغذى ٢ به . فإن الغرض الأقصى من تعديل الحرارة التي تفعل الغذاء هو الصحة . وكل فعل في العدد خاص وفي كل جزء من البدن فالغرض منه صحّة خاصة في ذلك الجزء من البدن . وكل فعل في العدد خاص ، وفي كل جزء من البدن فالغرض منه عام مشترك لا يخص جزءاً ما من البدن دون جزء ، فالغرض الأقصى منه الصحّة العامة المشتركة لجميع أجزاء البدن وصحّة جَمَّلة البدن. وإذا كان الفعل يتبع في خصوصها وفي عمومها حال الحرارة، فإن الغرض بالفعل الكائن عن الحرارة التي تخص جزءاً غرض خاص .

١ بياض في ط مقدار كلمتين .

۲ ط : بتغذینه .

والغرض بالفعل الكائن عن الحرارة المشتركة التي لا تخص جزءاً دون جزء غَرَض عام لحملة البدن. فإذا كانت الحرارة التي من القلب مشتركة لحميم أجزاء البدن فإن الصحّة كاثنة عنها التي هي الغرض الأقصى من الغناء هي جملة البدن. والحرارة التي في كل عضو سواه لما كانت خاصّة بذلك العضو حتى لا يمكن شيئاً مما سواه أن يستعمل تلك الحرارة الحاصلة فيه ، فإن الصحة الكائنة عنها التي هي الغرض الأقصى من الغذاء هي صحة تخص ذلك الجزء فقط من البدن . والمستعمل للحرارة التي في كل عضو والفاعل لها هي القوة التي فيه . فإذاً قوة ـ القلب المستعملة للحرارة المشتركة التي تأخذها من ينبوع ِ غرضُها غرضٌ مشترك لجميع أجزاء البدن ، وهي صحّة جمِلة البدن ، وقوة كل عضو سواه المستعملة للحرارة الخاصة التي فيه غرض خاص وجزء من جملة غرض القوة التي في ـ القلب . وكل قوة كان غرض فعلها جزءًا من غرض قوة أخرى فإنها تخدمُ بفعلها تلك القوة الأخرى . وكل قوة لفعلها غرضٌ ما ، وكان جزء الغرض منها غرض فعل قوة أخرى فإنها ترأس بفعلها تلك القوة الأخرى . وإذ كانت القوة التي بها تنبض الشرايين – وهي التي في القلب – حالها من القوة الغاذية التي في سائر الأعضاء هذه الحالُ ، كانت تلك القوة هي القوة الغاذية الرئيسة . التي ترأس وتدبّر بأفعالها سائر القوى الغاذية التي في سائر الأعضاء . وأيضاً فإن قوة كل عضو إنما يصير فعلها مسدَّداً نحو الغرض المقصود بذلك الفعل . والقوة التي في القلب ليست لها حاجة في أفعالها إلى أن يُسمَدّدها شيء آخر نحو الغرض منها ، بل مكتفية بنفسها في ذلك في كل شيء له فعل فلفعله غرض كان غير محتاج إلى أن يسدد ' فعله نحو غرضه ، وكان مكتفياً في ذلك بنفسه ، وكان ما سواه محتاجاً في ذلك إليه فإنه رئيس على ما هو محتاج إليه في ذلك . والقوة التي تحرك الشرايين هي القوة الغاذية الرئيسة ـ حسب ماكتبناه . <و>

۱ ط: یسد .

مرتبة القلب بالإضافة إلى تدبير الأعضاء من جهة مّا هي متغذية ، أي رتبة هي ؟ فإن رتبته رتبة الرئاسة .

وينبغي أن [ ٣٠٩ ب ] ننظر في أمره بالإضافة إلى الكبد . وننظر أيضاً في مرتبة الكبد بالإضافة إلى سائر الأعضاء الأخر المتغذية : أيّ رتبة هي ؟

فنقول إن الكبد لها فعلان اثنان : أحدهما طبخ الغذاء وإنضاجه له لتصيّره مادة تتغذى بها جميع أجزاء البدن . والثاني طبخ ما يخصها من الغذاء وإنضاجه لتتغذى به هي نفسها . وكان في هذين الفعلين إنما يكونان بالحرارة المقدرة التي تقدرها وتعدلها آلة القلب . فأفعاله إذاً تابعة لهذه الحرارة ، وبها تصير مقدرة، وبها تصير مسددة نحو الغرض الذي التمست أفعالها ولأجله كون البدن. نفسها بهذه الحرارة المقدرة إنما تحصل مقدرة عن القوة التي تستعمل حرارة القلب في تعديل حرارة سائر الأعضاء المبرّدة . فإذاً أفعال الكبد إنما تتبع في تقديرها واعتدالها الذي به تصير مسدّدة نحو الغرض الذي لأجله التمست تلك الأفعال الأول كون الكبد القوة التي في القلب . وكل قوة كانت بمنزلتها في قوة أخرى منزلة القلب من الكبد فهي رئيسة تلك القوة . فالقوة التي في القلب هي رئيسة القوة التي في الكبد . والذي يخصّ الكبد من الأفعال هو أنه يعدّ الغذاء لجميع أجزاء البدن في جرمها ، ومنه ينفذ في العروق الممتدة منها إلى عضو عضو ، مثلما تسيل المياه من ينبوعها في القني إلى الأمزجة التي إليها تساق ؛ ويبقى بعد ذلك أن تطبخه وتنضجه سائر الأعضاء بعد ذلك كل عضو بحسب ما له من الحرارة التي تخصُّه وبحسب الإنضاج الذي يصير به جزءاً من جملة ذلك العضو . وذلك أنه قدارٌ طبيعي يطبخ فيه الغذاء الثاني المشترك لجميع الأعضاء ، وفيه حرارة بها يطبخ فيه ذلك الغذاء . إلا أن تلك الحرارة إنما تصير معتدلة يستفيدها عن غيره ، فمنزلته في ذلك منزلة قدر صناعي أعطى بها الطباخ حرارة ما مقدرة يطبخ بها الطبيخ المجعول فيه . ومنزلة القلب منزلة الطباخ الذي يعطى

القدر حرارة مقدرة بالمقدار الذي ينطبخ به ذلك الطبيخ . ومنزلته أيضاً منزلة المعدة ومنزلة الأمعاء العليا التي تعدل الغذاء الأول المشترك لجميع الأعضاء . وليس يلزم بإعداده الغذاء أن تكون له رياسة قـدْر يطبخ الطباخ فيها طبيخاً ليطعم منه أهل الوليمة ، والقوة التي في الكبد في رياستها وخدمتها . وقد يعرض في كثير من الأشياء التي تطبخ بالصنائع أو تنقل من° قدر إلى قدر أو من أنون إلى أنون أو من كوز إلى كوز –كما يفعل بكثير من الأشياء التي تطبخ بالطبيعة – أن تنقل من إناء إلى إناء ، مثلما ينقل طعام الحيوان من المعدة إلى الأمعاء ، ومن الأمعاء إلى الكبد . وليس يلحق واحداً من القدور رياسة أصلاً : لا الذي ينقل منه ، ولا الذي إليه أخيراً ينقل . كذلك المعدة والكبد . وإن كانت الكبد تلحقها رياسة بالقوة المعدّة للغذاء المشترك التي فيها ، فالمعدة والأمعاء أيضاً تلحقها رئاسة . فإن كانت هذه ــ وهي أحرى أن تكون رياسة لا رئاسة لها بل خدمة ، فالكبد كذلك أيضاً خادمه . بل الرئاسة للذي يقدر حرارة هذه الأواني التي بها ينضج الغذاء فيها ويرى منها اللهيب هو أمر مشتعل . فإن اللهيب الذي يسخن به القدور مناسب للروح الغريزي الذي يسيل إلى الأعضاء من القلب في العروق الضوارب ، فإن كليهما هواء استولت عليه الحرارة . ولما كان الغرض من تعديل الحرارة أن يبقى تماسك اتصال الأعضاء وأشكالها ، ثم أن يطبخ الأغذية المشتركة في الأواني اللواتي فيها التمس إنضاجها الذي به يصير غذاءً مشركاً للأعضاء كلها . أما الطبخ الأول ففي المعدة والأمعاء ؛ والطبخ الثاني في الكبد والطحال . . . \ . . . البدن ، وكانت القوة التي تستعمل الحرارة المشتركة هي التي غرضها الغرض الأقصى المشترك ؛ وكانت القوة التي في الكبد بهذه الحال . وهي أنها تستعمل حرارة خاصة لا حرارة

۱ بیاض مقداره ۱۲ کلمة .

مشتركة منها إما جزءاً من جملة الغرض المشترك ألأقصى ، أو نافعاً أو ضرورياً في أن يحصل به الغرض الأقصى ، وكانت مفتقرة إلى أن نصل حرارتها التي بها تفعل ، ومحتاجة – حاجة ً ضرورية – إلى ما يسدّد ' فعلها نحو الغرض الأقصى، ، لزم ضرورة ً لأجل هذه كلها أن تكون خادمة للقوة التي حالها منها هذه الأفعال، وأن تكون تلك القوة هي رئيستها . وهي القوة التي في القلب ، وأنها ليس غرضُها أحرى من غرض قوة أصلاً من القوى الغاذية ولا مؤدياً نافعاً أو ضرورياً في أن ينال به غرض قوة أخرى أصلاً ، ولا هي محتاجة ، في أن تفعل أفعالها في الغذاء أو في إعطاء الحرارة ، إلى قوة أخرى أصلاً : لا في أن تعدل حرارته ، ولا في أن تسدد أفعالها نحو غرضها ــ فإنها جميعاً تشترك في معنى الرئاسة ، وهو أنها هي التي تقدر الأفعال وتسدُّدها نحو الغرض الأقصى بأن تعطى المبادىء المقدرة المعدّلة التي بها تكون الأفعال المعتدلة التي تتعاون فتتعاضد إما أجراء للعالم ليحصّل به العالمَمُ كمالَ الوجود وانتظامه ، وإما المُتَوَكُّونَ والمدنيونَ الذينَ هم أجزاء المنزل والمدينة ، فتحصل عمارة المنزل والمدينة ، ويحصل بها للمدنيين السعادة ؛ وإما أجزاء البدن لتحصل بها لجملة البدن الصحة ُ ، وأن يكون مكتفياً بما له في نفسه من ذلك النوع الذي غيره مفتقر إليه ، ويكون له ذلك الشيء من ذاته ويكون لغيره منه ، ويقتبس منه ذلك الشيء غيره. و [١٣١٠] هذه الأوصاف الرياسية كلها موجودة في القلب الذي ٢ ينبض الشرايين . فهي القوة الغاذية الرئيسة . والكبد وإن كانت تغذو بالغذاء" القلب أيضاً ومنه يصير إليه الغذاء، فليس ذلك يجعل للكبد رئاسة على القلب ، ولا أن القلب تسقط رئاسته بذلك على الكبد . فإن المعدة

۱ ط: یسد.

٢ ط: الى.

٣ ط: الغزاء .

والأمعاء العليا أيضاً هذه حالها مع الكبد ومع القلب ، وليس للمعدة رئاسة على الكبد أصلاً . ولا على القلب . وأيضاً فإن ذلك مثل إعداد الطباخ الغذاء للملك وبعثه إليه : فهل يجعل له ذلك رئاسة ، على القلب ؟ أو مثل القدور التي تطبخ فيها الأطبخة بحرارتها التي استعادتها من اللهيب الذي أدناه منها الطباخ ، وتلك الأطبخة معدة لأن يأكل منها أيضاً الطباخ – فهل يصير لتلك القدور أو الحرارة التي بها نضجت الأطبخة – رئاسة على الطباخ وعلى صناعة الطبيخ ؟ !

فقد تبين بهذا القول رتبة الكبد من القلب ، وأنه ليست له على القلب رئاسة أصلاً ، وأنه خادم له في غرضه الذي هو الغرض الأقصى المشرك . والقوة التي في الكبد ، التي تنضج الغذاء المشرك للأعضاء، منزلتها منزلة طباخ مرءوس لطباخ ، وليس على ما قبل إن تلك القوة مفتقرة إلى أن تقدر لها الحرارة التي يستعملها غبره . فلذلك صار المقدر لتلك الحرارة هو الطباخ الرئيس . فأما رياستها هي فإنها ليست عامة ، ولكن على ما يخدمها من الأعضاء: منها الأنثيان ، ومنها المعدة والمعيى العليا ، ومنها المرارة ؟ . ومنها الكليتان ، ومنها المئانة . وهذه كلها تخدم القوة التي في الكبد بأنجاء محتلفة قد ذكرها جالينوس .

ونسبة جرم الكبد إلى سائر الأعضاء نسبة قيدر يطبخ فيها طبيخ لأهل منزل أو لأهل مدينة .

وأما الطحال فينبغي أن ينظر في أمره فيما بعد .

١ ط: من .

٣ كذا ! في ط ، والأصح أن يقول : الملك .

٣ ط: المرار .

ويبقى بعد هذا النظر في الأعضاء التي ليست لها معونة الكبد على الغذاء ... أ . . . أما أعضاء التوليد فهي أيضاً تحدم القوة الغاذية الرئيسة التي في القلب . ويبين ذلك بمثل ما يأتي في سائر الأعضاء من أمر الحرارة التي يقدرها القلب في تلك الأعضاء بأعيامها .

فأعضاء التوليد ضربان : ضربٌ يكوِّن المادة التي منها يتكون الإنسان والحيوان ؛ وضرب يكوِّن الآلة التي بها تحصل صورة المولود ومادته . وكلا هاتين ــ وهما المادة والآلة ــ إنما يكونان بهما ما يكون بالغذاء الذي يعدُّه الكبد ، بأن ينضجها هذان العضوان النضج الذي به يصير أحدهما مادة ، والآخر بالحرارة التي تعطيها القوة الغاذية الرئيسة التي في القلب . فلذلك يصير لكل واحد من العضوين عرقان تسيل إليه فيهما من الكبد : المادة ُ ، ومن القلب : الروحُ الغريزي الذي يحمل الحرارة الغريزية إليه . فلو كانت القوة | الغاذية ، بما هي غاذية ، المدبَّرة لأمر هذه الحرارة والمقدرة لها ، لكانت هذه الحرارة موجودة بالفعل ما دامت القوة الغاذية الرئيسة على كمالها الأخير . وهذه الحرارة غير موجودة بالفعل . فإذاً القوة الغاذية ليست هي التي تعطي-هذه الحرارة ، بل قوة أخرى غيرها أو الغاذية لها ما هي غاذية . فإن كانت هي الغاذية لا بما ً هي غاذية ، بل بما هي شيء آخر ، فهي من جهة ما هي ذلك الشيء غيرها وهي غاذية . فلتؤخذ من تلك الجهة ، فتكون قوة أخرى ترأس القوة الغاذية في أفعالها التي تخصّها ، إذ كانت تعطيها ما تتم به أفعالها . وأيضاً فإنه ليس كل صورة ، ولا كل طبيعة تتبعها كل حرارة ، فالحرارة المشتركة الأولى التي منها تنبعث الحرارة التي ترد على الأعضاء الحاصة ليس

١ بياض في ط بمقدار ٩ كلمات .

<sup>. 4</sup> Y : b Y

يمكن أن تكون في شيء من الأعضاء التي فيها القوة الحاصة الحادمة إذا كانت تحتاج كل واحدة منها إلى حرارة تحصها ، لا إلى الحرارة المشتركة ، إذ ليس فعلها فعلاً مشتركاً . ولا يمكن فيها أيضاً أن تقدر الحرارة لنفسها ولا لغيرها ، بل هي مفتقرة إلى أن يقدر غيرها الحرارة لها . وليس يمكن أن يستعمل الحرارة المشتركة ، ولا أن يوزع الحرارة على واحد واحد ويقدرها ويعطى كل واحد منها حرارة نخصه ، إذ لم تكن القوة من نوع القوى الحادمة ، لا بالحرارة التي صارت إلى كل واحد من القوى هي من نوع الحرارة التي كانت مشتركة ، قبل أن يصير إلى كل واحد من الحادمة ما يخصها منها ، وتصير أجزاؤها خاصة " بعد أن يحصل منها في كل واحد من الحادمة ما يخصها بالقوة التي تدبرها الحرارة المشتركة التي للحس خاصة دون الغذاء ، شأمها أن تكون أيضاً مشتركة وفعلها مشتركاً يجتمع فيها ما هو موزع وخاص لحادم خادم من الحاصة الحادمة من جهة ما هي قوة وجزء فهي لأنها إن لم تكن من الحادمة لم تكن، أو يكون فعلها في الأجناس مشتركاً . وإن لم يكن فعلها في الأجناس مشتركاً لم يمكن أن تدبّر أمر الحرارة المشتركة التي نخص الحسّ بالقوة التي في القلب إذاً من نوع القوى الحاسّة . والقوة التي توزع حرارة الحسّ على القوة الحاسّة ا الحادمة هي أيضاً حاسَّة . إلاَّ أن نسبة تلك القوة إلى القوى الخادمة كنسبة الحرارة التي تستعملها في فعلها إلى الحرارة التي تستعملها القوة التي في القلب حرارة مشتركة . فالحاسة التي في القلب هي الحاسة المشتركة الرئيسة التي هي ينبوع الحواسُّ الحمس ، إذ كانت في عضو آخر سوى القلب . والحرارة التي في · ذلك العضو حرارة [٣١٠ ] عضو خادم ، وكان إنما يستعمل تلك الحرارة فإن الذي يستعمله في أفعاله حرارة خادم وآلة خادم . فيلزم إذن ضرورة ً أن

١ ط: الحاسة (!) .

يكون فعلها على تقدير تلك الحرارة تابعاً لها. وكل فعل تابع لحرارة عضو خادم فهو فعل خادم. . . ا خادم فهو فعل خادم . . فإذاً يلزم أن تكون القوة الرئيسة فعلها فعل خادم . . . ا فإن كل طبيعة غير مفارقة لآلتها . وحيثما وجدت الحرارة التي هي آلتها الأولى في فعلها فهناك تلك الطبيعة أيضاً . وكنا نجد تلك الحرارة المشتركة للحواس التي سبيلها أن تستعملها الحواس المشتركة أيضاً في القلب .

و ممثل هذه الأقاويل يبين أيضاً أن القوة النزاعية الرئيسة أيضاً في القلب . وذلك أن الحرارة التي تستعملها القوة النزاعية الرئيسة تنبعث من القلب وتقررها قوى في القلب . ويبين أنها ليست القوة الغاذية بما هي غاذية . ولا القوة الحاسة المشتركة بما هي حاسة . إذ كانت قد تفقد الحرارة التي تستعملها القوة النزاعية في الحركة والتجديد . وتلك القوى على كمالاتها الأخيرة . فإذاً هي قوة أخرى ترأس آلات القوة النزاعية . والتي ترأسها وتقدرها هي القوة النزاعية الرئيسة حوقد كالها في القلب .

وكل حيوان فقواه الضرورية ثلاث : قوى غاذية ، وقوى حساسة ، وقوة نزاعية . وقد تبيّن أن الحاسة فيها ما هي رئيسة وينبوع ، ومنها ما هي خادمة . فقد ينبغي أن ننظر في أي عضو تؤخذ أيضاً القوة الحساسة الرئيسة ، وناخذ منه أيضاً ذلك المبدأ بعينه الذي كنّا أخذناه في القوة الغاذية . وذلك أن القوة الحساسة تستعمل آلات جسمانية ، وتستعمل الحرارة في إدراك ما تدركه وكذلك القوة النزوعية لا وأنت تتبين ذلك من أنك تعمل بالقياس الذي ذكر في المقالة الرابعة أن في كل عضو من أعضاء الحيوان حرارة يتماسك بها أيضاً ذلك العضو . وتعلم أيضاً أن في كل واحدة منها حرارة أخرى ينضج بها غذاءه

١ بياض في ط عقدار كلمتين .

٣ وردت هنا بالواو لا بالألف كِما وردت من قبل .

ويهضمه حتى يصيره جزءاً منه مشابهاً الما في أجزائه ، وحرارة أحرى زائدة على تلك على تلك الحرارة أحر ما يتأتى به الإحساس ، وحرارة أحرى زائدة على تلك يستعملها أعضاؤه المتحركة وتكون تلك أحد ما يتأتى به التحرك والتحريك . ويُبيّن ذلك أنّا نجد أبداناً كثيرة مما مات من الحيوان وأعضاؤه متماسكة الاتصال مدة من الزمان طويلة لا تنقاد للانحراق والتفرق . وهي لا تتغذى في تلك المدة ، ولا فيها الحرارة التي بها تنضج غذاءها . بل إنما فيها من الحرارة عرارة يتماسك بها اتصالها فقط ، من جنس الحرارة التي تكون في الحشب والآجر والحجارة وسائر الأجسام غير المتنفسة ، إلى أن تتعفن على الأيلم ، كما يعرض لبعض الأجسام غير المتنفسة المركبة .

فمن ذلك بيبن أن الحرارة التي بها ينطبخ الغذاء ، وبالجملة : الحرارة التي تستعملها القوة الغاذية ، غير التي يتماسك بها اتصال الأعضاء . فإن الحافظ لتلك الحرارة قوة طبيعية غير الطبيعة التي بها يتغذى الحيوان والنبات . ونجد أيضاً بدن اليقظان من الحيوان أشد "حرارة من بدن النائم ، وبدن النائم أبرد ، من غير أن تكون تلك الحرارة التي تستعملها القوة الغاذية مقصرة عند حال النوم في طبخ الغذاء وإنضاجه عن فعلها في الغذاء في حال البقظة ، بل هي في النوم أزيد فعلا من ذلك ، والنائم لا يحس ولا يتحرك . فتلك الحرارة الزائدة التي توجد له هي التي تتوزع على الأعضاء الحساسة بما هي حساسة ، وخاصة ألمي المعلى ، فإن أعضاء حاسة اللمس ، وهي التي تستعملها الحواس في إحساسها بالفعل . فإن تلك الحرارة والإحساس بالفعل يوجدان معاً في اليقظة ، ويفقدان معاً في النوم . فيبين بذلك أن الحرارة التي بها يتأتى الإحساس بالفعل غير الحرارة التي به يتأتى الإحساس بالفعل غير الحرارة التي بها يتأتى الإحساس بالفعل غير الحرارة التي بالمناه المواردة والإحساس بالفعل غير المواردة والإحساس بالمعلى به يتأتى الإحساس بالفعل غير المواردة والإحساس بالفعل عبرارة والإحساس بالفعل غير المواردة والإحساس بالفعل غير المواردة والإحساس بالمواردة والإحساس بالفعل غير المواردة والورد المواردة والإحساس بالمواردة والورد المواردة والورد المورد المواردة والورد الورد الموردة والورد المورد الموردة والورد الموردة

١ ط: متناهاً.

۲ ط: بسس.

٣ ط: شديد .

ينطبخ وينهضم بها الغذاء ، وأنها حرارة زائدة على هاتين الحرارتين . وببين لك أيضاً أن الحرارة التي تستعملها القوة النزاعية التي بها تكون حركة الحيوان غير الحرارة التي بها يحس . والفرق بين بدن المتحرك حين حركته . وبين بدن الساكن أو المدمن على السكون أنك تجد بدن الساكن أبرد ، وبدن المتحرك أسخن . على أن الحواس في الحالين غير مقصّرة في أفعالها التي تخصها . بل هي في حال السكون أتم وأتقن إدراكاً والبدن أبرد . ولست أعني بحرارة بدن المتحرك الحرارة، التي تكون مع التعب وكلال الجسم . بل الحرارة التي تجود بها حركته . فإن الجسم كلما انبعثت حرارته واشتدت وتزيدت، قويت الحركة . من ذلك أن الحيوان المتحرك أول ما يبتدئ يتحرك تكون حركته ضعيفة ؛ فإذا توسطها قويت حركته ، لأجل تزايد الحرارة الحادثة في بدنه عن الحركة ومن ذلك أن الإنسان والخيوان إذا ناله لذة تزيَّدت حرارته وقويت حركته . وكذلك نجد الغضبان ومن يهمه الأمر ومن يعمل الشيء بحمية وعصبية وانفعال قويّ تنزيد حرارته ، فنجد فعله وحركته في كل هذه أقوى وأشد . وكذلك من يُحْمَدُ على فعله ويمدح عليه ، ومن يعمل الشيء عن طيبة نفس به ومنافسة فيه لغيره ولمحبة [ ٣١١ ] التمدح ولحير يتوقعه عظيم من <sup>7</sup> وراء فعله تكون حركته وسعيه أقوى وأشد . ونجد عياناً بالمشاهدة هذه أن الإنسان متى قدر فيما يريد أن يعمله مشقة ما استبان من بدنه بالطبع حرارة زائدة على الحرارة التي كانت فيه حين كان ساكناً غير عازم على فعل ذلك الشيء. فسهل عليه تلك الحرارة فعل ذلك الشيء .

فمن هذه كلها ببين أن كل واحدة من هذه القوى تستعمل في أفعالها

١ ط: تلك .

٢ ط : من وب بسله (!) .

حرارة ما ؛ وأن الحرارة التي يستعملها كل واحد منها غير الحرارة التي تستعملها القوى الأخر ، وأن أقدم هذه الأصناف بالزمان هي الحرارة التي يتماسك بها اتصال العضو ، ثم الحرارة التي تستعملها القوة الغاذية ، ثم الحرارة التي تستعملها القوة الحساسة ، ثم التي تستعملها القوة النزاعية . وبيّن أن الحرارة التي تستعملها القوى الحساسة الخادمة في أفعالها التي تخصها من حيث هي حاسة إنما تقدر بقوة في القلب . ولا يخلو من أن تكون تلك القوة الغاذية الرئيسة كما هي غاذية أو قوة فيه أخرى غيرها أو القوة الغاذية لأنها هي غاذية . فإن كانت المقدرة هي القوة الغاذية الرئيسة بما هي غاذية ، فمنى ترأس القوى الحاسة الحادمة ؟ فإن كانت ترأسها فإن غرض كل واحدة من الحادمة جزء من جملة ﴿ غرضها فيجتمع من أغراضها جملة ً غرض ُ تلك الرئيسة . فإذا كان الغرض المجتمع من أغراض تلك القوى الخادمة حصول جميع المحسوسات مدركة ، فيلزم أن تكون القوة الغاذية غرضها الأقصى أن تحصل لها جميع المحسوسات مدركة . فيلزم أن تكون القوة الغاذية، بما هي غاذية، قوة مدركة . وأما أن تكون القوة الغاذية لا بما هي غاذية، وإما أن تكون القوة الحاسّة الحادمة التي في القلب هي القوة الحاسة الرئيسة . وهذه القوة الأخرى من <حيث حأنها ترأس الحواس، إذ كانت تعطى كل واحدة منها الحرارة المعتدلة التي بها تفعل فعلها الذي ا يخصها ، وبها يصير فعل كل واحد منها مسدداً ٢ نحو الغرض الذي إليه قصد بفعل تلك القوة ــ فكل ما يعطى غيره هذا ومثله ، فهو رئيس لما يعطيه ذلك المعطي خادم له . وكل رئيس فإنما يعطي جميع من يخدمه مبادىء أفعاله ليجتمع من فعل واحد واحد منها ما يتم به غرضه : إما في نفسه ، وإما في

۳ر ۲

١ ط: التي .

۲ ط: مسددة .

غيره . وكل ما يرأس القوى الحساسة فإنه رئيس بما يعطى حمن المبادئ ليجتمع من أفعال واحدة واحدة من الحواس جملة غرضها ، وهو أن تحصل له المدركات كلها محسوسة . وذلك أن يحصل لها من واحد منها جملة غرضها في نفسه . فهذه القوى التي تقدر الحرارة لكل واحد من الحواس إنما تعطيها الحرارة المعتدلة لتعتدل بها أفعالها بأن يدرك كل واحد منها المحسوسات التي تخصها ليجتمع لها من تلك الجملة غرضها . وهي أن يجصل لها جميع ما تحسَّه الحواس كلها مدركة معلومة على ما هي عليه محسوسة . وهذه القوة الأخرى إذ كانت تعطى كل واحد من الحواس الحرارة المعتدلة التي هي مبدأ به تفعل فعلها الذي يخصها ، وبه يصير فعلها ذلك مسدّداً نحو الغرض الذي إليه يفعل ذلك الحاسّ. وكان كل ما يعطى هذا ومثله فهو رئيس ما يعطيه وذلك خادم له . وإذن هذه هي التي ترأس الحواس" الحمس. وكل رئيس فإنما يعطي جميع ما يخدمهِ مبادئ أفعالها ليحصل له من فعل واحد واحد ما يتم به فعل غرضه : إما في نفسه . وإما في غيره . فهذه هي التي ترأس الحواس الحمس تلتمس بالطبع مما تعطيها من الحرارة التي هي مبادئ أفعالها لأن تتم لها أغراضها : إما في نفسها ، وإما في غيرها . فإن كان غرضها في غيرها فهو يرأس أيضاً ذلك الشيء الذي لأجله بلتمس فعل ما يخدمه ، كما ترأس الإرادة . هذا بيِّن في الرئاسات الإرادية ، ويخدمه ما يخدمه منها خدمة كثير من رئيس واحد فقط . وبالجملة فإن جميع الأعضاء المرءوسة الكثيرة قوامها برئاسة رئيس متوحد بالرئاسة ، ويرى أن جميع القوى التي بها تكون الرئاسة الحيوانية بالطبع مجتمعة فيه وحده ، مكان ما يرى ذلك أن تلك القوى مفترقة في أعضاء عدد ما من القوى. وذلك أن ذلك الواحد هو الذي يرأس بالطبع جميع الأعضاء ويدبرها ويرى أن هناك قوى أُخَر في أعضاء أُخَر تخدم ذلك الواحد ، وترأس قوى أُخَر ؛ وتلك أيضاً ترأس قوى أخر، إلى أن تنتهي إلى فوق : أعضاء تحدم فقط ولا ترأس .

وذلك الواحد يرأس فقط ولا يخدم , والقوى المتوسطة فإنها ترأس هذه وتخدم ُذلك الواحد ، على مثال ما عليه حال المدينة الفاضلة التي قوامها برئاسة واحدة ترأس فقط ولا تخدم أصلاً ، ولا يَرْدُس أحدٌ غيرُه ، ومنها طوائف تخدم فقط ولا ترأس أصلاً ، وطوائف متوسطة تخدم ذلك الواحد وترئس مَن \* دونها ، وذلك الواحد يرئس جميعها ويدبّر أمرها بقوى كثيرة توجد محتلفة تعطى بها جميع أهل المدينة بقوة ملكة من تلك القوى الملكات جزءاً ، وبملكة أخرى جزءاً آخر ، وبملكة ثالثة يعطي كل قسم منها ما يستأهل من الخير ، مثل أن يدبر أمر الأموال التي يحتاجون إليها بالقوة الثالثة التي فيه ، ويدبِّر أمر سلامتهم بالقوة الجسمانية التي فيه، ويمكن في نفوسهم الفضيلة من علم أو عمل بصلات ا أخرى مثل الفلسفة والحطابة . وعلى هذا المثال يُسرى أمرُ المدن . ويجرى عليه . وكذلك أمر العالم . وذلك يُرى أن قوام بدن الإنسان برئاسات [ ٣١١ ] ثلاث مفترقة في أعضاء \_ على مثال ما عليه حال المدينة \_ إلى قوامها برئاسات كثيرة وملكات مختلفة مفترقة في جماعة ، ولنكن ثلاث أنفس مثلاً متباينات بالأماكن ، بالحري يصير تدبير. المدينة على أحد وجهين : إما أن يدبُّر كل واحد قسماً من أقسام المدينة . ويغطى كل واحد منهم قسمه الذي إليه تدبير أمرهم شيئاً غير ما يعطيه الرئيس الآخر قسمه الذي إليه تدبير أمرهم ؛ وإما أن يدبّر كل واحد منهم جميع أهل المدينة بشيء من التدبير غير الشيء الذي يدبر به الآخر ، كما لو توهمت أحدهم يعطى جميع أهل المدينة السلامة ، والآخر يعطيهم المال ، والآخر يعطيهم الفضيلة .

فيرى أرسطوطاليس أصناف الرئاسات وأصناف الخدمة الطبيعية على مثال أصناف الرئاسات وأصناف الخدمة الإرادية , وليس بينهما فرق إلا أن الهيئات

١ ط : بصلاة . وربما كان صوابها : بملكات ، بصناعات ، الخ .

والقوى التي تكون بها أصناف الرئاسات والحدمة الإرادية تحصل في أقسام المدينة لا بالطبع ولا عن الطبيعة ، بل بالإرادة وعن اعتياد أفعالها ودراستها والمواظبة عليها . ويرى أن الرئاسات التي يلزم أن يكون بها قوام العالم وأجزائه ، والرياسات التي يلزم ويجب أن يكون بها قوام المدن وأقسامها . والرياسات التي يلزم ويجب أن يكون بها قوام البدن وأعضائه متناسبة متشابهة . وكما أن الرئاسات التي بها قوام العالم وأجزائه ترتقي على ترتيب إلى رئاسة رئيس واحد مفرد وجوده الذي به رئاسة لا يشاركه آخر أصلاً في شيء مما يدبّره في العالم وأجزاء العالم ، كذلك يرى أن الرئاسات التي في المدن والأمم سبيلها أن ترتقي إلى رئاسة رئيس مفرد بالرتبة؛والهيئات التي لرئاسة لا يشاركه آخر أصلاً في شيء مما يدبر المدن والأمم وأقسامها .كذلك يرى الرئاسات المختلفة التي هي مفترقة في أعضاء البدن ، ويلزم ضرورة ً أن ترتقي على ترتيب إلى رئاسة عِضو واحد منفرد برتبة الرئاسة الأولى متوحد بالهيئات التي بها رئاسته لا يشارك عضواً آخر أصلاً في شيء مما يدبر به البدن بأسره وأجزائه . ويرى أن ذلك العضو الواحد : القلب ؛ وأن جميع الحياة والقوى التي بها تكون الرئاسات الأول في أعضاء الحيوان بالطبع مجتمعة فيه وحده . ويرى أن رئاسات سائر ما في البدن من الأعضاء برتقي ــ إذا رتبت ــ إلى رئاسة القلب .

ويرى طيماوس وأفلاطون أن الرئاسات الثلاث في أعضاء ثلاثة ، وهي : الدماغ ، والقلب ، والكبد . ويجعلون الجزء العصبي في القلب ، ويجعلون الجزء الناطق في الدماغ ، وأن في الدماغ الجزء الحسّاس الأول ، وفيه أيضاً جزء النفس المحرك للحيوان الحركة الإرادية . وليست ترتقي رئاسات هذه الرئاسة إلى عضو واحد أصلاً ، بل كل واحد منها رئيس على حياله منفرد " بتدبير الأمر الذي تعطيه الأعضاء .

ويرى أرسطوطاليس أن الأجزاء الرئيسة من أجزاء النفس وقواها كلها

في القلب . ويرى أن الجزء الشهواني والغضبي ، والجزء الناطق ، والجزء الحسَّاس الأول ، وتحرك الحيوان الحركة الإرادية : في القلب ؛ وأن الدماغ بخدم القلب ويرأس أعضاءً . والكبد أيضاً بخدم القلب ويرأس أعضاءً كثيرة . ويرى أن القلب هو الذي يعطى باقي الأعضاء ما يرى أولئك أن الدماغ يعطيها بأن يستخدم الدماغ في الأمر الذي يعطيه إياه، وأنه هو الذي يعطى الأعضاء ما يرى أولئك أن الكبد يعطيه ، بأن يستخدم الكبد في الشيء الذي يعطيه إياه ، وأن رئاسة الدماغ على الأعضاء التي يرأسها الدماغ هي خدمة الدماغ للقلب فيما يعطى القلب تلك الأعضاء. ولذلك رئاسة الكبدعلى الأعضاء التي يرأسها الكبدهي خدمة الكبد للقلب فيما يعطيه القلب تلك الأعضاء ، على مثال ما تكون رئاسة قائد جيش المدينة خدمة القائد للملك في تدبير أمر الجيش . فظاهرٌ في المدينة الفاضلة أن رئيسها واحد ، وأقسام المدينة كثيرة ، وأفعال تلك الأقسام الكثيرة والمبادئ التي بها كانت الأفعال عن رئيسها الأول الواحد تنحو نحو غرض واحد مشترك لها كلها . والأشياء الكثيرة التي عن مبدأ واحد وإلى غاية واحدة هي كثيرة بالفعل وواحدة بالقوة . والمبدأ الواحد الذي تصدر عنه أشياء كثيرة بالقوة . وذلك أن فعله هو استعمال تلك الأشياء الكثيرة تنسب إليه على أنها فعله ، فلذلك هي بالقوة كثير وفي ذاته واحد . ورئاسة المدينة ورئيسها هو واحد بالفعل ، كثير بالقوة . وأما أقسام المدينة فإنها كثيرة بالفعل واحدة بالقوة ، إذ كانت عن واحد وإلى واحد . والملك وحدته بذاته ، وكثر ته بشيء آخر خارج عنه وهي أقسام المدينة وأفعالهم . وأقسام المدينة كثرتها بذاتها . ووحدتها بشيء آخر خارج عنه ' . وهو الذي عنه كانت أفعالها . وكذلك '

١ ط : عنه وهو الذي عنه أو عنه كانت . . . (وفيه تكرار) .

٢ ط : وذلك .

ينبغي أن يفهم في أمر البدن: أن الرئيس الذي فيه هو واحد بالفعل كثير بالقوة ؛ وجميع أعضاء البدن سواه كثير بالفعل واحد بالقوة . والذي الماقوة ، وجميع أعضاء البدن سواه كثير بالفعل واحد بالقوة . والذي ربائط ربط بها البدن فصير البدن بدناً واحداً منهما . وقد يقال في البدن واحداً أيضاً ، لتجاور أعضائه ثم لالتصاق بعضها ببعض وارتباطها بشداد أو ركن أو لحام . . . ! . . . أنا محيطاً بها مثلما تحيط الحرارة الحنطة وتحوزها عن سائر الأبدان . غير أن وحدة البدن لأجل وحدة ما عنه تصدر أفعال الأعضاء ولأجل وحدة ما له تفعل الأعضاء متى أخرجت إلى سائر معاني الوحدة التي صار بها البدن واحداً . وهذه المعاني ليست فيها كفاية في أن يصير بها اسم الكبد واحداً دون تلك الوحدة الأولى . ولأجل هذه الوحدة التي صارت بها المدينة مدينة واحدة بالتجاور والتقارب ، وواحدة بالمركن والشداد واللحام ، ولأن واحداً واحداً عليها كلها . وكذلك العالم .

وأما على ما يراه طيماوس فإن البدن وأعضاءه كثيرة بالفعل كثيرة بالقوة. إذ كانت أفعالها كائنة عن كثير ولأجل أغراض كثيرة لا تجتمع إلى غرض واحد. وكذلك الرئيس في بدن الإنسان كثير بالفعل والقوة ، فقد ينبغي لأجل ذلك أن ننظر أولاً في الأقاويل التي بها يلتمس أن يبيّن أن قوى النفس الرئيسة كلها في القلب، وأنه ليس شيء منها لا لا في الدماغ ولا في ح الكبد > وأن هذين ما يرئيسان غيرهما ح إلا > بحدمتهما للقلب فيما يدبران أمره من الأعضاء، وأن الرئاسة الأولى في بدن الحيوان رئاسة متوحدة لا رئاسة كثير . ونأتي بعد ذلك بالأقاويل التي يلنمس بها جالينوس أن يبيّن أن تلك القوى بعضها في

١ بياض في ط مقدار ٣ كلمات .

٢ ط: إلا .

الدماغ ، وبعضها في القلب ، وبعضها في الكبد ، وأنها ليست مجتمعة في القلب وحده ، وأن الرئاسة الأولى توجد بها . وننظر أيّما منها ضروري الإلزام لما يلتمس بيانه ، وأيّما منها غير ضروري الإلزام لما يلتمس بيانه ، وأيّما منها فيه شرائط البرهان أصلاً وليست منها فيه شرائط البرهان أصلاً وليست فيه على التمام ليتمسك بما كان منها ضروري الإلزام وكان فيه جميع شرائط البرهان وطرح ما كان منها غير ضروري الإلزام .

قال أرسطوطاليس: ﴿ مَن أَجِلَ أَن النَّفُسُ الَّتِي تَحُسُ ۚ وَاحْدَةٌ ۖ بِالْفَعْلِ، صَارَ المبدأ أولاً واحداً ٤ ــ يعني به : يلزم من ذلك أن تكون الآلة والمبدأ الذي تستعمله في أفعالها مبدءًا واحدًا أيضاً ، لأن النفس التي لا تنقسم ملائمة له ومبدأ واحد . فمن أجل ذلك صار العضو الذي فيه هذه القوة واحداً بعينه أولاً ـــ يعبى أن العضو الذي فيه هذه القوة والآلة واحدٌ بعينه مبدأً أيضاً . فهو في الحيوان الذي هو بالقوة والفعل، وفي الحيوان الذي هو بالفعل فقط يعني المبدأ الذي هو للنفس الحساسة ، والمبدأ الذي هو الحرارة . وينبغي أن يقرر أن مبدأ أفعال هذه القوة هي الحرارة . ولذلك أول الحرارة باضطرار أنتكون في العضو-الواحد بمينه . افتتح برهانه بأن أعطى السبب الذي له احتيج إلى حرارة وإلى مبدإ الحرارة في سائر الأعضاء مشتركة ، والذي به صار القلب ينبوع الحرارة . ومبدأها . وهو السبب الذي به صارت الحرارة الأولى هي بالقوة حرارات جميع الأعضاء في القلب ، وهي الحرارة المشتركة للأعضاء كلها . وجعل مبدأ قوله قوله : إن النفس التي تحسُّ واحدة بالفعل ؛ وذلك أن فعلها وهي واحدة . فلما كان فعل كثير صارت قوتها كثيرة وهي في ذاتها واحدة . يريد بقوله : «واحدة بالفعل » – أنها ليست منقسمة ولا لها أجزاء كثيرة . فإن الذي أجزاؤه كثيرة هو كثير ' بالفعل . وإنما تحصل له الوحدة التي بها يصير

۱ ط: کثیرة.

واحداً الا بذاته ، بل بشيء آخر خارج عنَّ ذاته . وما كانت وحدته وحدة انقسامه بذاته كان واحداً بالفعل . وما كانت كثرته بذاته فهو كثير بالفعل . وما هو واحد بالفعل ــ أعني ما هر منقسم بذاته ــ قد يكون كثيراً وينقسم بأفعاله ، وذلك بأن تكون أفعاله كثيرة وأن يستعمل في بلوغ غرضه أشياء كثيرة . فما كان هكذا يقال إنه واحد بالفعل . كثير بالقوة . وهذه القوة هي بالإضافة إلى غيره ، لا بالإضافة إلى ذاته . فإن الذي هو كثير بالقوة قد يفهم منه أنه ستنقسم ذاته ويصير كثرة . وليس ينبغي أن نفهم من معان كثيرة بالقوة هذا المعنى ، بل ان فعله يقوم مقام أفعــــال كثيرة أو باستعمال أشياء كثيرة لها أفعال كثيرة . ولذلك ما هو كثير بالفعل ومنقسم بالفعل قد يقال إنه واحد بالفعل على معنى أنه سيصير هو واحد ويرتفع عن ذاته الانقسام والكثرة . وليس ينبغني أن يفهم هاهنا جل هذا الوجه . بل. تبقى كثرته على حاله ، ويكون معنى قولنا فيه أنه واحد بالقوة أن أفعال أجرائه على كثرتها تقوم مقام فعل واحد كائن من شيء وآحد إن بلغ بها على كثرتها غرض فعل واحد . وإن المستعمل لها ولأفعالها الكثيرة شيء واحد هو مبدأ أفعالها . فتكون قومها على الأفعال الكثيرة هي عن قوة ذلك الواحد ، إذ تقوم مَمَّامُ قَوْتُهُ ، فَتَكُونُ هَذُهُ الأَشْيَاءُ تَصِيرُ وَاحَدَةً بِالْقَوْةُ ، لأَجِلُ وَحَدَةً ذَلك الواحد ، ويصير ذلك الواحد كثيراً بالقوة لأجل كثرة هذا الكثير . فتكون هي واحدة ٌ لاستعمال ذلك الواحد لها في غرضه . وذلك [ ٣١٢ ب ] الواحد يكون كثير الاستعمال الكثير في غرضه . فهذا ينبغي أن يفهم من قوله : « واحدة بالفعل » ، أي أنها غير منقسمة في ذاتها ولا كثيرة في ذاتها . وإذ كانت غير منقسمة ولم تكن لها أجزاء كثيرة ، وكانت صورة في مادة هي.

١ ط : واحدة .

جسم ـــ لزم ضرورة أن يكون الجسم الذي هو مادتها جسماً واحداً غير منقسم على الوجه الذي يقالُ في الجسم إنه غير منقسم . وأحرى الأنحاء التي تقال في الجسم إنه لا يُنقسم وأحق أنحائه يكون متصلاً متناهياً . وإن الجسم المتصل هو أحق بمعنى الجسم الواحد وغير المنقسم من سائر الباقية وحدها بشداد ورباط أو بمسمار أو بغراءٍ أو بحبوط أو بإناء بحوبها أو بتجاور فقط . والمتصل إمّا ليست له أجزاءٌ أصلاً ، وإما أن تكون أجزاؤه ليست لها نهايات تحدَّها ينحاز بها بعضها عن بعض . بل إذا تلاقت بطلت نهاياتها التي كانت تحوز كل واحد منها ، مثل الماءين إذا تلاقيا ارتفعت النهايات التي بها كانت تتميّز وتنحاز ، أو تكون لها أجزاء تنتهي إلى لهاية مشتركة لها كلها . وتلك واحدة لا تنقسم أصلاً . فتكون وحدة المتصل أن سايات أجزائه مشركة لها وواحدة لا تنقسم . فعلى كلتا الجهتين يكون المتصل أحرى بالوحدة وبأنه غير منقسم ــ من باقي الأجسام التي يقال فيها إنها واحدة . والنفس لا محالة هي السبب في كون الجسم بالحال التي لا يمكن أن تكون فيه النفس . فهني مبدأ وسببُ الحسم على الجهة التي تكون الصورة مبدءًا وسببًا للمادة . وأنها كانت غير منقسمة لا محالة ، فإن الجسم الذي هو مادتها غير منقسم لا محالة . فأحق أنواع الوحدة التي تقال في الحسم من حيث هو جسم أنه واحد هو النفس التي تحسّ دون غير ها ، لأن الحيوان إنما هو حيوان بهذه النفس . وإنما قصد أن يبين أمر أعضاء الحيوان من حيث هو حيوان ، لا أمر أعضاء النبات ، ثم قال : ﴿ فهوالحيوان الدموي بالقوة والفعل » ــ يعني هذا المبدأ الذي هو النفس التي تحس ، فهو في الحيوان الدموي بالحالين جميعاً: إنه واحد غير منقسم في ذاته، وإنه أيضاً منقسم وكثير في ذاته : ما كان منه كثيراً بذاته فهو واحد بالقوة ؛ والذي منه غير منقسم

١ ط : والنفس .

بذاته فهو كثير بالقوة . ولذلك أطلق القول فقال فيه إنه بالقوة في الأمرين جميعاً ، وبالفعل في الأمرين جميعاً . وليس يمكن أن يكون واحداً بالفعل وكثيراً بالفعل معاً . ولا جزء منه واحد . فإذا لم يكن ذلك صار جزء منه بالفعل واحداً ، وجزء منه آخرُ كثيراً بالفعل . فذلك ظاهر لكل أحد في أن الحواس خمس ! . وأما أنها واحدة بالفعل . فإنه ` قد تبيين بالبرهان في كتاب «النفس ». وتبيّن أيضاً هناك أن الذي هو منه واحد بالفعل يستعمل الذي هو منه كثير بالفعل في أن يتمم بذلك الكثير و بأفعاله الكثيرة غرض ذلك الواحد . فإذا كانٌ كذلك كان الذي هو منه كثيرٌ بالفعل واحداً بالقوة . والذي هو منه واحد بالفعل كثيرٌ بالقوة ضرورةً . وإذا كان كذلك ، فالذي هو منه واحدُّ بالفعل مبدأ وسبب . . . ٣ . . على الجهة التي بها تلك المدينة مبدأ وسبب أول لسائر من فيها ... وذلك على جهتين : على جهة الفاعل . وعلى جهة الغاية . فإنه قد تبين في كتاب «النفس » أن استعمال ذلك الواحد هو الغاية والغرض في أفعال الحواسُّ الحمس . وأن ذلك هو الغرض الذي يخص كل واحد منها جزء من جملة ذلك الغرض أو جزء مما به بحصل أو يتمم استكمال ذلك الواحد الموضوع الذي يلتمس ذلك الاستكمال هو أيضاً غاية ما . وتبيّن أن ذلك الواحد هو الذي يستعمل تلك الحواس الكثيرة ويستخدمها في أن يتم بها ذلك الغرض الذي هو غرض ذلك الواحد ، والذي يستعمل واحداً من أقسام في َ القسم الفاعل . فإذاً الواحد : منه فاعل وغاية معاً الذي هو منه كثير .

وللحواس الحمس معرفة في أعضاء كثيرة من الحيوان الدموي . وأمر الحيوان الدموي بَيَّن أن النفس الحاسّة تنقسم فيه : فيكون منها ما هو واحد

١ ط: الحسي.

۲ ط: وانه .

٣ بياض في ط بمقدار ٦ كلمات .

بالفعل كثير بالقوة . ومنها ما هو كثير بالفعل واحد بالقوة . وذلك أيضاً بيّن في كثير من الحيوان الذي ليس بالدموي . مثل النحل والزنابير وغيرها ؛ أو ما في بعض الحيوان غير الدموي ، فإن النفس الحاسّة التي فيها واحدة بالفعل فقط من غير أن جزءاً حاساً كثيرٌ بالفعل . وذلك مثل الحيوان النباني فإنه ليس له من الحواس إلا حس اللمس فقط . ولذلك ليس يمكن أن يكون فيه جزء حاس مشترك ، إذ ليس هناك من الحواس إلا اللمس . والمشترك إنما يكون مشتركاً لكثير . وإذا لم يكن إلاّ إحساس واحد فقط ـــ لم يمكن أن يكون هناك مشترك ، بل تكون النفس هي بعينها المشترك ، وكالحاص فيكون الحاص والمشترك منها واحداً بعينه في العدد . ويدل على ذلك أنه إذا عدم من ذلك الحيوان أكثر أجزائه وبقيت منه بقية على الصخرة التي يكون عليها في البحر تغذى ذلك الباقي وأحسّ ونما وعاد كما كان مثلما كان عليه الحال في النبات. ولو كان منه شيء هو مبدأ ، وشيء آخر متأخر ، وكان المتأخر لا يفعل إلاّ بالمبدأ [٣١٣] والمبدأ لا يتم غرضه إلاّ بالمتأخر ، لم يكن إذا انفرد الواحد منه دون الآخر أنَّ يتم فعله . ونحن نرى النبات وهذا الحيوان تفعل أجزاؤه إذا انفرد بعضها عن بعض وصادفت مادة فيها تفعل فعلت أفعالها على التمام . فإذاً ليس ينقسم هذا إلى مبدأ ومتأخر . فهذا الصنف من الحيوان والنفس الحاسّة التي فيها ــ واحدة " بالفعل فقط . فلما كانت النفس الحاسّة التي في الحيوان الدموي وفي كثير غيره جزئين : جزء هو واحد بالفعل وكثير بالقوة ، وجزء كثير بالفعل وواحد بالقوة ؛ وكانت هذه الأجزاء استكمالات أجسام طبيعية آلية . وكانت الأعضاء موادًّا لها . صارت الأعضاء التي في الحيوان عضوين : عضو واحد بالفعل كثير بالقوة هو وفعله مشترك لما هو بالفعل كثير ؛ وإذا كان فعله إنما يتم بآلة ومبدأ ما فآلته ومبدؤه مشترك أيضاً . فآلة فعله مبدأ الحرارة الغريزية. وضرورة أن يكون في عضو بدن الحيوان حرارة

أولى مشتركة وحرارات أخر كثيرة . وإنما تكون تلك الحرارة في العضو الذي هو· بالقوة سائر الأعضاء حوك هو الذي فيه القوة المشتركة. ثم قال: «ولذلك باضطرار تكون أول الحرارة في ذلك العضو الواحد بعينه ٣ – يعني أن مبدأ الحرارة التي هي حرارة مشتركة لحرارة الأعضاء كلها تكون في العضو الذي فيه النفس الحساسة الواحسدة . فإن كانت النفس الحساسة التي هي واحدة بالفعل متى كانت في عضو ما لزم ضرورة أن تكون الحرارة التي هي المشتركة ومبدأ في ذلك العضو . وعلى عكس ذلك . وإن الحرارة المشتركة متى كانت في عضو ما كانت النفس الحسية الواحدة بالفعل في ذلك العضو بعينه ، من قَبَلُ أَنْ نَسَبَةً ذَلَكُ العَضُو إِلَى القوى في سائر الأعضاء كنسبة الحرارة التي في سائر ذلك العضو إلى الحرارة التي في سائر الأعضاء ، لأنه لا يمكن أن تكون حرارة خاصة بعضو ما تستعملها قوة مشتركة في فعلها المشترك لغرضها المشترك، ولا حرارة مشتركة يمكن أن تستعملها قوة خاصة في فعلها الحاص ّ إلاّ مقدار ما يحصها منه . فرجع ذلك إلى القوة الحاصة التي فعلها فعل خاص إنما تستعمل حرارة خاصة بذلك الفعل ، لأن الفعل المشترك إنما يكون لمبدأ مشترك . والمبدأ المشترك إنما تستعمله قوة مشتركة . والقوة التي في القلب هي التي تستعمل مبدءاً مشتركاً . ففعلها إذن مشترك . وذلك في كل فعل تستعمل فيه الحرارة في ثلاثة أشياء : في أن يغذو ، وفي أن يحس ، وفي أن يتحرك بالإرادة . فتلك القوة هي إذاً قوة غاذية حاسّة متحركة .

صحّ القول بالبرهان إن القلب مبدأ الحسّ والحركة الإرادية والتغذي.

#### القول في الدماغ :

كل دماغ إذا اعتل بطلت أفعال القوة المدبّرة لعلّته . وكل دماغ عليل إذا عولج عادت أفعال القوة المدبّرة للدماغ .

الدماغ تعتل - بعلته – أفعالُ القوة المدبّرة ، وتصحُّ بصحتها . ففيه القوة المدبّرة من قبلً أن حجاب القلب عضو بعيد لا تعتل بعلته أفعال القوة المدبّرة . وتصحّ بصحته ؛ وليست فيه القوة المدبّرة .

ح في > الجزء الثالث من الأصل من كتابه في منافع الأعضاء قال جالينو س : ﴿ فَأَمَا الرأسُ فَقَد ظَنْ قُومُ أَنْهُ إِنَّمَا جَعَلَ لَكَانَ الدَمَاغُ . وكذلك اجتمعت فيه الحواس . لأنها بمنزلة الحدم للدماغ ، ١ .

قال أبو نصر : هذا مذهب أرسطوطاليس ، لأن الرأس عنده بمنزلة آنية تحصر الدماغ . لأن الدماغ لما كان من الأجسام التي لم تبلغ جساوتها إلى أن تحصر بطباعها بأشكال تحصها وتبقى إذا انحصرت محفوظة الشكل ، بل كانت تحتاج إلى أن تخص بشكل غيرها لتبقى محفوظة الشكل . وذلك أن الدماغ رطب القوام ، جامد جموداً يسيراً محصوراً بشكل ما . إلا أنه ليس جموده جموداً محفظ شكله . لذلك احتيج له إلى آنية يحرز فيها التحفظ شكله دائماً . ولذلك جعل شكل الرأس شكل الدماغ . وذلك أنه لم تجتمع فيه الحواس لأنها بمنزلة الحدم للدماغ عند أرسطوطاليس . لكن الأمر بالعكس : وهو أنه يخدم الحواس لحدمته الحس المشرك . على أن الحواس كلها لم تجتمع في الرأس . إنما تبين أن فيه من الحواس أربعاً . وأما حاسة اللمس ففيها النظر وشكوك . إلا أنا نسلم أنه أيضاً في الرأس . وعلى أن الحواس كلها ليست في الرأس ، بل اللمس وحاسة الذوق وحاسة التي تحت الدماغ . والوجه ليس من أجزاء الرأس ، هي : القحف ، والقاعدة التي تحت الدماغ . والوجه ليس من أجزاء الرأس ،

١ راجع كتاب « منافع الأعضاء » لجالينوس بترجمة حنين بن إسحاق في المخطوط رقم ٢٨٥٣ في المكتبة الأهلية بباريس ، ورقة ١٣٧ أ .

۲ ط: فیه .

٣ ط: ففيه .

غير أنه مواصل <sup>١</sup> للرأس بسبيل .

قال جالينوس: «غير أنّا نجد السراطين وما له جوف ليّن عديمُ الرأس، لأن العضو الذي به يكون الحسّ والحركة الإرادية موضوع في الصدر . والذي فيه دماغ هو فيه في ذلك العضو الذي تؤدي إليه الحواس . فإن كان الدماغ ليس هو مبدأ الحواس إلى القلب . فكون الحواس في العديم الرأس في صدره صواب لقربها إلى القلب . وتعليقها في سائر الحيوان بالدماغ غير صواب ».

قال أبو نصر: قوله «إن السراطين وما له جوف لين عديم الرأس اسخطأ عند أرسطوطاليس، لأنه يرى أن [٣١٣] السرطان له رأس أيضاً. إلا أن من الرؤوس ما هو منفصل، ورأس السرطان ليس بمنفصل عن صدره بالرقبة. لأن معيى الرأس أنه آنية تحصر الدماغ ليبقى شكله محفوظاً. فحيثما كان عضو يحصر الدماغ فلان معووطاً. فحيثما كان عضو الرقبة ، أو كان في جملة الصدر . وهذا شيء صرّح به أرسطوطاليس مبدءاً للحواس : إن من الرؤوس ما هو غير منفصل ، مثل رأس السرطان . والدماغ عند أرسطوطاليس مبدأ للحواس : إن من الرؤوس ما هو غير منفصل ، مثل رأس السرطان . والدماغ كان على طريق العرّض ما يكون . . . . . . . . الحواس حوله كما تجعل لكن على طريق العرّض ما يكون . . . . . . . . . . الحواس حوله كما تجعل المؤولاد عند الحاضنة والراضعة دون الأم . والقلب مبدأ على أنه رئيس . والدماغ مبدأ على أنه خادم أو آلة أو راضع . وليس يلزم ضرورة أن تجعل الحواس مبدأ على أنه خادم أو آلة أو راضع . وليس يلزم ضرورة أن تجعل الحواس الذي يخدم الرئيس . فاذلك كان تعلقها بالدماغ من الصواب حيث كان الدماغ الذي يخدم الرئيس . فاذلك كان تعلقها بالدماغ من الصواب حيث كان الدماغ الذي يخدم الرئيس . فاذلك كان تعلقها بالدماغ من الصواب حيث كان الدماغ

١ ط : أنها مواصلة .

٢ ط: السراطين.

٣ بياض في ط بمقدار ٧ كلمات .

فإن كان الدماغ منفصلاً عن الصدر برقبة فاصلة ، كانت الحواس أيضاً فوق الرقبة . وإن كان في جملة أعضاء الصدر كانت الحواس أيضاً حول الدماغ في الصدر . ولم تجعل في الصدر لتكون بالقرب من الدماغ . إذ كان دماغ هذا الصنف من الحيوان في صدره . فإن كان وُجد حيوان لا دماغ له أصلاً ، وكانت الحواس الحمس له . فإنها تكون حول القلب لا محالة ، لأن الذي كانت تتولاه الحادمة أم وراضعة يتولاه هو بنفسه . وذلك إنما يكون في الحيوان الذي ليس للقوة التي في قلبه فعل رئاسي كبير وعظيم ، يتشاغل به عن فعل الحدم، بل يكون فعله الرئاسي يسيراً وصغيراً بالقوة قريباً من الأفعال الحدمية ، فيتولى هو بنفسه ما كان سبيله أن يتولاه له خدمه لمصغر رياسته . وفوق أفعاله الرئاسية مرتبة من الأفعال الحدمية ، كما يفعل ذلك كثير من أهل الرئاسات المدنية ا . مرتبة من الأفعال الحدمية ، كما يفعل ذلك كثير من أهل الرئاسات المدنية ا . فإنه فرق هاهنا بين الرياسات الطبيعية وبين الرياسات الإرادية .

قال جالينوس: ومن رأيي أن القلب مبدأ الحواس ». ــ فالرأس جُعلَ عنده باطلاً.. إذ كان لا يقدر أن يأتي بمنفعة الدماغ ولا بمنفعة مجاورته.

. قال أبو نصر : ما أدري ما أقول في هذا إذا أحسنت الظن بجالينوس ! وإن عدلت عن استعمال حسن الظن قليلاً ، وجدت أقاويل كثيرة يمكن أن تقال فيه عند من يسمع قوله هذا . أترى ما كان يقع له أن جميع ما يخصه هو من منافع الأعضاء ومن أفعاله ؟ على أن الدماغ هو عضو رئيس أوّلي يجعله أرسطوطاليس ، والمشاؤون من بعد ، الدماغ على أنه خادم ، أو على أنه عضو رئيس رئاسة ثابتة . وعلى هذه الجهة تجعل منفعة ُ مجاورة الحواس له .

قال جالينوس: "وظَّنَّ مَنَ ْظَنَّ بالدماغ أنه جُعُلِ لتبريد الحرارة الّي في القلب لير دها من الإفراط إلى الاعتدال ــ باطل. ولو كان كذلك لم يجعل

۱ مكررة في ط .

۲ ط: على .

مكانه بعيداً عن القلب ، بل كان يجعل يحوط حواليه من جميع النواحي . كما فعل بالرثة ، أو يجعل في الصدر لا محالة » .

قال أبو نصر: للمشاثين أن يقولوا إنما بَعُدُ عن القلب في أصناف الحيوان الدمى وفي التي قلوبها حارة جداً . لئلاً يصل إليه من حرارة القلب مقدار ما يفوق القوة التي بها يبرد عن أفعالها ، لأن أفعالها التي تُكُسب القلب وأجزاءً مِن البدن برودة " تعتدل بها حراراتها . فإن الدماغ ينبوع البرودة، كما أن القلب ينبوع الحرارة . فإن الحرارة والبرودة إذاً فاعلان حافظان للأعضاء ، احتيج إليهما ضرورةً في البدن كما احتيج إليهما في جملة العالم الأرضى ، وكما جعل لهما في البدن ينبوعان أيضاً . ولو جعل مكان الدماغ في أمثال هذا الحيوان قريباً من القلب لنشَّفت حرارة ُ القلب رطوبة َ الدماغ ؛ إذ كانت رطوبة غير مختلطة بأرضية اختلاطاً غير مستقصى ، وتكسبه سخونة أزيد ممّا بحتاج إليه فبعد بينهما . وأما في الحيوان الغير الدموي والذي ليست حرارة القلب منه شديدة ، ولم بحتج إلى أن يبعد بينهما ، بل لم يتأتّ أن يجعل في الصدر . وأما السبب في أنه لم يجعل محوطاً حوله ولا مماسـًا له ، ولا بالقرب منه جداً فهو الذي قلناه ، وأنه مفارق الرئة في الفعل ، لأن الرئة إنما تروح عن القلب باجتذاب جسم آخر يبرده لا بكيفية نفسها ، بأن نزيل عند ذلك الجسم ما يكسبه القلب من الحرارة ، ويعوق أيضاً القلب في أن يسخَّن الرئة بأكثر مما تحتاج إليه . وأما الدماغ فإنه بعدَّل ما يعدُّل من الحرارات بكيفية . . . ١ . . . القلب ذلك بكيفية جزئية وبالقوى الني فيه ، وهما جميعاً ينبوعان بكيفيتهما . فلذلك قُرُبُ الدماغ من القلب ضارُّ بالدماغ في الحيوانات التي قلوبها حارَّة جداً وقرب الرئة في هذه الحيوانات غير ضار . وعلى أن فعل الرئة الترويح ،

۱ بياض في ط بمقدار ۹ كلمات .

وفعل الدماغ التعديل . أترى ما يعلم جالينوس أن الترويح [ ١٣١٤] هو أن يدخل إلى حرالته بروحاً نقياً وبخرج عنه روحاً كدراً عفناً ؟ ! والتعديل هو أن يكسر من حرارة الحار بأن يبرد قليلاً ويخلط حرارته برودة فتحصل من ذلك حرارة بمقدار ما من كيفيته ومن شدته وضعفه . ولم يعلم أن ا هذين فعلان محتلفان . ولكنه أحسبه علم أن البدن كان يحتاج ضرورة إلى ينبوعين للكيفيتين الفاعليتين . ولم يعلم أيضاً أن تماسك الأعضاء يالحرارة والبرودة معاً ، مثل اللحم فإنه يحتاج إلى برد يجمده ، وكذلك الشحم . فليم يقول إن البرد المرتب في كل عضو من الأعضاء فيه كفاية ؟ ولو كان كذلك لكان الجزء المرتب في كل واحد من الأعضاء فيه كفاية ، ولم يحتاج إلى عضو يجعل الجزء المرتب في كل واحد من الأعضاء فيه كفاية ، ولم يحتاج إلى عضو يجعل يبوعاً للحرارة ؟ فحيث لم يضره أن يكون بقرب القلب جعل مبدءاً منه ، وجعل فيما بينهما أعضاء أخر مثل قاعدة الرأس والرقبة وما بينهما من أعضاء الصدر .

قال أجالينوس: ﴿ وَمَا حَاجَةُ القَلْبِ إِلَى تَنَاوِلُ الْتَبْرِيدُ مِن الدَمَاعُ وَالْتَنْفُسُ يُبُلِّغُ لَهُ حَاجَتُهُ بَرْوَجُهُ ﴾ فإن ظنوا أن الهواء أسخن من الدَمَاعُ ، فلذلك لا يُبلّغ له التنفس حاجته ؛ والعيان يوجد خلافه ، لا بالاحتياج إلى المبادرة والعجلة إذا نحن قطعنا شيئاً من عظم القحف لكيلا يبر د الدَماعُ بالهواء ، إذا كان الهواء أبر د منه . وبعضهم يزعم أن هذه الحرارة هي الغشاء الرقيق الذي يشبه نوع العروق ؛ وأما الدَماعُ فبارد . وهؤلاء يعلمون أن الغشاء يداخل جميع الدَماء . والعجيب أن يكون عضو واحد برد يفي بتبريد ما بَعَد منه ، والعضو الحار

۷ر ۹۷

١ ط: أي:

٢ ورد هذا الموضع في ترجمة حنين بن إسحاق لكتاب a منافع الأعفياه a لجالينوس في المخطوط رقم ٢٨٥٣ بباريس ورقة ١٣٧٧ ب .

لا يفي بتسخين ما قرب منه! وليم َ صار الدماغ أحرى التبريد القلب من إسخان القلب ومن سائر الحرارات في العلو » .

قال أبو نصر: الترويح غير التعديل . كما قلنا . والتنفس لا يبلغ من تعديل القلب ومن تعديل حرارة سائر الأعضاء . ومن تبريد اللحم والشحم والأعضاء التي سبيلها أن تكون خامدة عن البرد . أو عن البرد والحر معاً . ما يبلغه الدماغ . فإن في البدن برودة غريزية . كما أن فيه حرارة غريزية . كما أن فيه حرارة غريزية . كما أن فيه حرارة غريزية . كما أحتيج إلى ينبوع البرودة ، والتنفس إنما يجتذب هواء إلى الرثة ليصير روحاً كما احتيج إلى ينبوع الحرارة . والتنفس إنما يجتذب هواء إلى الرثة ليصير روحاً يحفظ به الروح الذي في القلب وينعصر ما فيه من الروح الذي ليس يحتاج إليه ، فيخرجه من القلب لئلا يحترق بروح زائد ، وكان يحتاج في هذا الروح إلى أن يكون أيضاً على مقدار الحرارة . فإنه إن كان أزيد حرارة انضاف إلى حرارة القلب فصارت مفرطة وأحرقت ونشقّمت الرطوبات . فبهذا القول سقط كل ما قاله بعد ذلك .

وقوله: «وإن ظنوا أن الهواء أسخن من الدماغ فلذلك ليس يبلِّغ التنفس حاجته » – فإمهم ليس يقولون إن التنفس إنما صار لا يبلغ من القلب حاجته من التبريد لأن الهواء أسخن من الدماغ ، بل إنما يقولون إن التنفس لم يجعل لتبريد القلب بالهواء الذي يجتذبه ، ولا ليحفظ البرودة على الأعضاء التي سبيلها أن تكون جامدة بالبرودة ، ولا أن تنزيد البرودة إن احتاج إلى البرودة ، بل تروّح عن القلب أي تزوده " بالروح بأن يجتذب إليه هواءً من خارج ويحرج منه الهواء الدخاني الذي هو فعل الروح الغريزي الذي قد اسخنته حرارة القلب

١ ط: أحر.

۲ ط: عليه.

٣ ط : بوقده (!) .

وإن كان القلب قريباً له من ذلك أن يبرد أو أن يعتدل برده فذلك الابالقصد الأول ، لكن ثانياً وبالعَرَض . وأما الدماغ فإنَّه جعل ينبوع البرودة ليعتدل ما في القلب وسائر الأعضاء من الحرارة . فبيّن أن التنفس لا يفي بما يبلغه الدماغ . فأما أن يكون الهواء أحياناً أبرد من الدماغ أو أسخن منه أو مثله في السخونة فشي " يظهر لكثير من الناس . ولهذا ينبغي بعد أن ننظر في ما . . . " . . زعم أن الدليل على أن الرأس لم يكن لأجل الدماغ أن السرطان وما أشبهه له دماغ ولا رأس له ونتسيّ من قُرْب قوله إن الرأس إنما جعل لأجل العينين ، وهو يجد السرطان له عين ولا رأس له! فإن قال : فإن لم يكن له رأس نجعله عساه فيه فله شيء آخر يقوم مقام الرأس فيه وضعت عيناه ، إذ كانت عيناه إنما جعلت في أرفع شيء منه ـ قيل له : فكذلك إن لم يكن له رأس فيه دماغه فله ما يقوم مقام الرأس فيه حرز دماغه ، على أن آنية الدماغ هو الرأس ، لأن هذا معنى الرأس . وهذا القول أيضاً كذب في نفسه ، لأنه لو كان لأجل العينين لكان ما ليس له عينان فالرأس فيه فضلٌ . وذلك كذب ، إذ كان الخُلُد له رأس وليس له عينان . – وأيضاً قوله : إن العينين ينبغي أن تكون في أرفع موضع في البدن – كذب ، إذ كانت الحيوانات ذوات الأربع ليس عيونها في أرفع موضع فيها . فإن سموك عيونها مساوية لارتفاع ظهورها ورقابها وليست في أرفع موضع يرى بها . وأيضاً فإن أسنمة كثير من الحيوانات وقرومها في أرفع موضع فيها . وجالينوس ، أليس يمكنه أن يقول إن الرأس أرفع عضو في الحيوان ، ليسلم له أن العينين ينبغي أن تكون في أرفع موضع في الحيوان ، كما لأرسطوطاليس أن يقول إنه آنية الدماغ حيث كانت الآنية.

١ ط: فكذلك.

۲ ط: النفس.

٣ بياض في ط مقدار ٧ كلمات .

وَّقُولُهُ فِي الغَشَاءُ : بقى الغَشَاءُ الذي حلَّ الدَّمَاعُ الذي فيه [٣١٤ ب] العروق الضوارب وغير الضوارب . ومن قال ما قاله فإنما يقول إن الحرارة في ذلك الغشاء ليست من ذات الغشاء مثل ما عليه القلب . بل من الدم والروح الذي في العروق الذي انتهت إليه . ولا يمتنع من أن يكون ذلك الغشاء ما يستفيده من حرارة الدم والروح يدفىء أيضاً الدماغ . ولكن لما حتى يكون ذلك الغشاء بهذه ويكسبه من الحرارة مقدار ما يزيل به فعل الدماغ عن التبريد . ولا أن يجعله مثل القلب . ولكن لم يجعل هذا الغشاء ليدفئه . بل القلب يكسر من برده. فهذه العروق تكسر من برد الدماغ ، وتفيد الحرارة الغريزية كما تفيد سائر الأعضاء . وقوله : « العجب من أن يكون عضو بارد يفي بتبريد ما بعد منه. والعضو الحار لا يفي بتسخين ما قرب منه ۥ ــ فإن الأعضاء يفعل بعضها ببعض حمده الأشياء وأمثالها ، بأن تكون لها قوة نفسانية بها تفعل لا بكيفياتها دون القوى ؛ كما أن الهواء لو بلغ في الحرارة أكثر من القلب أو مثله لم يبلغ في تسخين الأبدان وإعطائها الحرارة الغريزية ما يبلغه القلب . وعلى هذا المثال لو بلغ الهواء في التبريد مثل برودة الدماغ ما بلغ مبلغه ، إذ كان يحتاج مع ذلك إلى قوة نفسانية تستعمل الحرارة والبرودة في التسخين والتبريد لأجسام بعينها . فقال أيضاً : وتستعين الطبيعة الرئيسة المدبّرة للبدن ما يتفق فيه من الكيفيات على كثير مما لا تفي به الأعضاء التي جعلت لتفيد البدن . وأجزاؤه كيفيات مشبهة بالكيفيات التي استرفدتها الطبيعة – فذلك غير مستنكر . وذلك أن القوة الغاذية الرئيسة المُرتبة في بدن الحيوان تستعمل الأعضاء التي جعلت فيها قوى نفسانية فاعلة في ذواتها وفي أعضاء أخر فيما شأنها أن تفعل من التسخين أو التبريد ، وتستعمل فيها ما تحتاج إليه ولا تفي به الأعضاء بما يتفق في الهواء والماء أو غيرهما من حرارة أو برودة نافعة منصرفة إلى تلك الحرارة والبرودة التي أفادتها تلك القوى ، من غير أن تستعمل ما في الهواء والماء من

ذلك أولاً . من قبـَل أن الجواء والماء والنار إنما تسخن أو تبرد كيف اتفق من السخونة والبرودة. وعلى غير التقدير الذي يحتاج إليه البدن أو العضو، إذا لم يكن فيهما قوة تقدر الحرارة أو البرودة تقديراً تلائم به البدن في العضو خاصة . فأما تلك القوى الأخر فإنها تقدر الحرارة والبرودة تقديراً خاصياً لبدن الخلك الحيوان . ولذلك فمتى استعانت عرارة أو يرودة في المواء أو في الماء أو في غير هما فإنما تجعلها تابعة لما تقدره وإن تخلط بما تفعله ميم احتاجت إلى ذلك أحياناً عند عجزها عمّا يمدّ ها بحسب التقدير ، كما يفعل الطباح : فإن الطباخ لا يطبخ ولا يشتوي في الشمس ولا في الحواء وإن كان حرهما أحياناً في كثير من البلدان حَرّاً قوياً ، بل بنار توجد بحطب ليقدر الحرارة على ما توجبه الصناعة من التقدير . ثم يستعين بعد ذلك بما يتفق له في الهواء من حرَّ أو برد فيما لا تفي الصناعة بإعطائه . كذلك الطبيعة . وأما ما ينال القلب من تبريد الدماغ له من اعتدال الحرارة التي يسخن لها سائر الأعضاء ، والأعضاء الأُخَرَّ من تبريد الدماغ لها فعله بعد تلك الأعضاء من الدماغ أو فعله فيها ــ فهو مثل السمك المخدر يستجلب الصياد، والمرعش من غير أن يجتذب َ أو يرعش السمكة وتحبط الشبكة . ومثل ما يحرك صحير المغناطيس الحديد ومكانه° من وراء ُنخاس رقيق أو زجاج رقيق من غير أن يتحرك النحاس ولا ً الزجاج .

على أن جالينوس ليس له أن يسأل عن أمثال هذه المثلات . وإلا فكيف

١ ط : البدن . . . وذتك .

٢ ط : يستوي .

٣ ط : ولا أعضاء الآخر .

<sup>؛</sup> ط: محرط.

ء ط: ودفافه (!) .

صار اليبروح ' والْأفيون وما هو شبيه بهما يبلغ في تبريد الأبدان ما لا يبلغه الهواء الذيهو أبرد منه أو الماء ؟ !

وقوله: «ليم صار الدماغ يبرد القلب، والقلب لا يسخن الدماغ » ... هو كذب . لأن القلب قد يوصل أيضاً إلى الدماغ الحرارة الغريزية في العروق النوابض، كما يوصل إلى الأعضاء.

قال جالينوس: فأما أرسطوطاليس فلا أجد السبيل إلى التعجب منه ، لأنه لم يُثُونَ مِن قَبِلَه عَناية بما يظهر في علاج التشريح، وهو الذي قال لنا في بعض كتبه: إن بعض المسائل تحتاج إلى جواب ، وبعضها إلى عقوبة وبعضها حلى حس > ٥٠٠.

قال أبو نصر : هذا كما حكاه عن أرسطوطاليس . فقد قال في ذلك في كتاب «طوينقي » .

قال جالينوس: «والحسّ يشهد أن الدماغ أسخن حمن > الهواء ». قال أبو نصر: هذا أيضاً كما ذكر جالينوس. وهو زعم أنه جُعُمِل لتبريد " حرارة القلب. مع قوله إن النفس جُعل لترويح حرارة القلب.

قال أبو نصر : هذا لأن التبريد ، يا جالينوس ، غير الترويح ، كما قالوا ذلك .

قال جالينوس : «وموافقته لما قال إبقراط. ونسي من ذلك قوله إن الهواء كان في طبيعته ؛ فهو في هذا غير محسوس » .

١ وجمعه يباريح = mandragore و اجم عنه ابن البيطار : « المفردات » ج ٢ ص ١٤ وما
 يليها . واليبروح الوقاد أو الصنمي هو سراج القطرب .

برد هذا النص في ترجمة حنين بن إسحاق المذكورة ، في الورقة رقم ١٣٨ أ من مخطوط
 باريس رقم ٢٨٥٣ . والزيادة أخذناها عن هذا النص .

٣ ط: التبريد.

قال أبو نصر : لم يقل أرسطوطاليس ذلك وهو يتحرى به موافقة قول إبقراط ، لكن اتفق ذلك انفاقاً . وجالينوس ببين من أمره أنه لم يفهم معى ولا عن واحد من هذين الرجلين . ومعى قوله إن الهواء حار في طبيعته : أن طبيعة الهواء – وهي صورته التي بها تجوهر بالفعل – يتبعها من الكيفيات : الحرارة والرطوبة وسائر ما ينسب إليها من باقي الكيفيات . غير أنه قد يقهر على الحرارة ، فيضاد البرودة إلى مقدار ما من خارج ، كما يقهر على الحركة المكانية لها .

قال جالينوس : أوَيكون قد أحسن؛ في أنه ٢ نسي ما كذب فيه، لا أنه لم يحسن في ظنه أن الهواء وحده لا يفي بترويح القلب دون [٣١٥] عضو آخر لا تلحق برودته برودة الهواء » .

قال أبو نصر: ما يليق بأرسطوطاليس أن يخاطبه جالينوس حمكذا > ، ولا كان محيطاً بالحقيقة وهو بعيد من الحطإ . وذلك لأنه قد كان يجب على جالينوس أن يعلم أنه ليس لهذا المقدار من الحطإ تزول مدحته والثناء عليه ، لكثرة ما أفاد من الفوائد العظيمة التي لم يشعر بأكثرها جالينوس . على أن جالينوس يعترف ببعضها . ولا عن غيره . وذلك أن الكذب الذي ظنه بأرسطوطاليس لو كان ظنه حقاً لم يكن كذباً على عيان ولا كذباً على إنسان ، وإنما كذب عنده ظنه . وليس يستحق من كذب في ظنه هذا المقدار من الكذب التعنيف والشتمة مع صدق ظنه في كثير من الأشياء التي استفادها جالينوس مما هو معترف بها . ولكن هذه سجية هذا الرجل وحاله في إطلاقه لسانه في المشائين خاصة . من بين سائر الناس . وإيقراط قد أخطأ عنده في أشياء كثيرة : أترى

إلى نص جالينوس بترجمة حنين بن إسحاق ورقة ١٣٨ أ – ب من نخطوط باريس رقم
 ٢٨٥٣ عرفي .

٢ ط : فإنه نسي . . . – والتصحيح عن أصل جالينوس في الرَّ جمة المذكورة . "

كان يطلق لسانه فيه بمثل ما أطلقه في أرسطوطاليس ؟! على أن ما ذكر أن إبقراط أخطأ فيه فهو خطأ بالحقيقة ... ا ... أرسطوطاليس لم يحطئ في شيء من ذلك ؛ وإنما أخطأ هو بما فهمه عن أرسطوطاليس. وأنت تنبين ذلك من حرسالة > الإسكندر الأفروديسي التي رد فيها على ثاوفرسطوس من الحطأ ... وقوله إنه لم خسن في ظنه أن الحواء لا يفي بترويح انقلب دون عضو آخر لا تلحق برودته ببرودة الحواء - فإن السبب فيما قاله جالينوس ونسبه إلى أرسطوطاليس من هذا أنه لم يفهم الفرق بين الترويح والتبريد؛ وأن الترويح يلحقه العرض من أن يبرد. فإن كان يعرف الفرق بينهما ، فلم يستعمله فيما يراه من كلام أرسطوطاليس .

وأيضاً فلو كان الأمر كما ظنه من ﴿أنَ ﴾ الترويح وهو النبريد. لم يكن مستنكراً أن يكون عضو ما أو جسم ما لا يفي بتبريد عضو وحده دون عضو . أو جسم آخر لا تلحق برودته برودة الأول . كما أن السمكة لا تفي بذلك النبريد والتجديد . وهو نفسه يعترف في كثير من الأوقات ﴿أنه ﴾ تبلغ الحال في النبريد ألا يفي به الثلج . والسبب الأول في جميع ذلك هو الذي كتبناه ، مما لو خوطب به جالينوس لم يكن يستنكره فيما أظن .

قال خالينوس: «وإنه لعجيب بديع أن يصل تبريد الدماغ إلى القلب وجميع الأعضاء يسيل إليها منه الحس ولا يبرد ما يقرب منه من الأعضاء، وهي أقل حرارة مما يبرده على بعد المسافة ».

قال أبو نصر: هذا ليس ببديع ولا عجيب ، إذا كان قد يوجد المخدر يخدر ما بعد منه وهو يد الصياد ، ولا يخدر ولا يبرد ما يجاوره من سائر

١ بياض في ط بمقدار ۽ کلمات .

٢ راجع نص جالينوس في ترجمة حنين بن إسحاق في مخطوط باريس رقم ٢٨٥٣ عربي ورقة
 ١٣٨ ب - ١٣٩ أ .

الحيوانات الأخر . وحجر المغناطيس يحرّك الحديد من بعيد ، ولا يحرك النحاس الذي بلزقه .

قال جالينوس: «لكنه يقول: ليس الحواس كلها تنتهي إلى الدماغ ».
ما هذا القول يا أرسطوطاليس؟! أما أنا فأستحي من ذكر هذا الكلام.
أليس قد تأتي كل واحدة من الأذنين عَصَبَة عظيمة، وتأتي المنخرين أخريان أعظم منها، وتأتي العينين عصبتان، وتأتي اللسان أربعة أعصاب؟! ».

قال أبو نصر: هذا ليس يقوله أرسطوطاليس. بل يقول إن أعضاء الحس كلها موصولة بالدماغ . وليس الحلاف في هذا ، ولكن الحلاف : هل ذلك الاتصال أيضاً يجب منه أن تكون الجواسُّ الحمس الرواضع للحسّ المشترك على أنه في الدماغ ؟ وهل يوجب ذلك أن يكون الحسّ المشرك في الدماغ ، أم لا ؟ فإن المشائين يثبتون أنها متصلة بالدماغ . ولكن ليس الحاس المشترك في الدماغ أصلاً ، ولا شيء من القوة الرئيسة ؛ وإن الدماغ معونة للحواس على الإحساس من غير هذه الجهة ، على جهة الحدمة لا على الرئاسة . والذي زعم أنه يستحيى من ذكره . فلا أدري كيِّف يستحيى من ذلك . وأرسطوطاليس ليس يقول أيضاً في كتبه إن العينين والأذنين يخرج منها سبيل إلى الدماغ . وبعُد،الذي يستحيمن أن يعترف أرسطوطاليس أن العينين وَالأذنين والحياشيم مواصلة بالدماغ بسُبُلُ تخرج منها إليه لم يعتقد مع ذلك أن الحاس المشترك الذي هو ينبوع هذه الحواس وهي رواضع له ــ في الرأس . وإن كان إنما يستحيى من أن لا يعتقا. أرسطوطاليس ذلك ، مع اعترافه بالسَّبُـلِ . فقد استحيا مثلما استحيا الصبيان مما يظنونه خطأ من فعله ، من غير أن يكون كذلك عند الكهول . وإنما كان بلحق أرسطوطاليس العارُ والشنار وما يُعيّر به ويُعنّف عليه . لو كانت مواصلات هذه الدماغ يلزم عنها ضرورة ازوماً ظاهراً بيَّناً عند كل أحد . فإن هذا لم يره جالينوس ، ولا يمكنه ذلك أيضاً . وهذه السبل ، وإن كانت بينة للحس إذا شرّح العضو ، فأرسطوطاليس يعترف بهذا ، ويذكر أنه عاينها ، وأما أن يكون الحس المشترك ، الذي هذه رواضعها ، في الدماغ فذلك غير محسوس أصلاً ولا ظاهراً ، مثل أن ينقل حكم عصبة على أي شخص انفق له ، وأن يعني أي شخص أراد بهما شخصاً بعينه ، فيكون متحركاً عن الصورة الجزئية أو شخص من نوع ، فيكون متحركاً عن الصورة المجزئية أو شخص من نوع ، فيكون متحركاً عن الصورة المتوسطة ، وما أشبه هذا مما ليس يعسر تعديده .

فإذن الحلال والكمال عند هؤلاء هو تمليك النفس النزوعية وإطلاقها من وثاقها . ولذلك يموت من حصلت ٢ له هذه المرتبة، مثل الملوك القاهرين الذين ملكوا أكثر المعمورة [٣١٥ب] على مثل حالهم الأول لم يستفيدوا من أعمارهم الممتدة وقدرتهم القاهرة ويسارهم الكثير شيئاً أصلاً . ولذلك يموت أكثرهم في حال الجزع مما يصيرون إليه والأسف لفقد ما كانوا عليه . ويلحقهم الكد والنصب بمعالجة النفس النزوعية مع كلال الآلات الطبيعية . ويبقى لتلك الأوهام الماضية في نفوسهم ذكر تبكيهم خطراته وينوحون عليه . وإذا كان ذلك في هذا الصنف من الملوك فكم بالحري يكون لمن دومهم! ولمن كان ذلك لان(!!) فكل هذه النفس جمع ما لا يجتمع ويتحصّل ما لا يتحصل فإن الأمر إلى غير نهاية . ولذلك لا يلحق الحيوان غير الناطق هذا النوع من الآلام ، لأنها لا تتذكر أمثال هذه الأوهام . فالنفس النزوعية لا تشتاقها ، وإنما يلحقها من الآلام ما يعرض عن الطبيعة ، وهو الهرم ، وذلك لاحقٌ لكل جسم طبيعي . فأما وجود الإنسان مقبلاً عن الرأي الصواب بالإطلاق فهو إنما تتشوق نفسه النزوعية : أما المتوسطة فمن جهة ما فيها من الاتصال بالأمر الدائم. أو تتشوق للأمر الدائم بنفسه . فأما الذي يعشق الصورة المتوسطة فهي غايته .

١ ط : الصورة الحد إلبه (!) .

۲ ط : حطت (!) .

وإنما أعطى من الأمر الدائم ذلك القدر فقط . وأما من يرى الأمر الدائم فهو يسعى نحوه فلا يكرر فعلاً تعشَّقاً منه ليحاكي الدوام . بل يكرره ليحصل ذلك الدائم . وخليق ألا يسمى تكراراً على ذلك النحو . فإن النجار إذا أعاد الضرب بالقدوم فهو إنما يفعل عن النفس النزوعية. أما في الأشياء الضرورية فيصير بالحال التي بها يعتمل في لحاق الغاية أو في الأشياء الممكنة لبرى ذلك الصنف من المعلومات . فهو يشارك في بعض أفعاله الإنسان الذي يفعل عن الصورة البهيمية على جهة ما يشارك المتعبد المرائى : فإن كليهما يرفع ويحفض ويتلو ، لكن فعل المتعبد صلاة ، وفعل المُرائى ليس صلاة أصلاً ، بل بحاكى الصلاة . ولذلك يقال لفعليهما صلاة بنحو من الاشتراك . فإذا حصل هذا الإنسان على ذلك الكمال فقد نجا من مجاهدة الطبيعة وآلامها ، والنفس وقواها، وصار كما يقول أرسطوطاليس ' نَفُسُهُ في فرح وسرور دائماً . فإن الدائم من جهة الزمان غير دائم . وأما الدائم فهو الذي لا يشمله زمان،وهو دائم بنفسه لا بأن زمانه دائم . ولذلك أخلقُ الأشياء الدائمة بالدوام هو الله عز وجل ؛ وهو معطى الدوام .

ويجب أن ينظر في الدوام ، ويُحصى على كم نحوٍ يقال : وأن يلخص كيف الاتصال بالدائم ، وتحصى أصنافه .

١ ط : أرسطو سكــه (!) في فرح . . .

## [ ٣٠٢ ب ] رسالة للفارابي في الرد على يحيى النحوي " في الرد على أرسطوطاليس

قال أبو نصر محمد بن محمد الفارابي ــ رضي الله عنه :

ليس شيء مما قصد يحيى النحوي إبطاله من أقاويل أرسطوطاليس التي كتاب السماء والعالم القصد بها أرسطوطاليس إثبات أزلية العالم . وذلك أن الأقاويل التي رام يحيى مناقضتها من كتاب السماء إنما بعضها يقصد بها إلى أن يبيّن أن العالم وولّف من أجسام محتلفة الجواهر . وأن العالم ليس بشيء واحد متشابه الأجزاء . وبعضه يقصد به أن يبيّن أن الأجزاء التي منها ألف العالم يلزم ضرورة أن تكون بسبطة . وبعضه يقصد به أن ببيّن بعد ذلك جواهر تلك الأجسام التي منها ألف العالم المجسام التي منها ألف العالم فييّن منه أنه لا يمكن أن يكون جوهره جوهر سائر الأجسام التي منها ألف العالم . فإن هذا الجزء لا يشارك سائر أجسام العالم في شيء مما يتجوهر به . وبعضه بيّن به أنه لا يمكن أن يكون منها جسم آخر خارج عن الأجسام التي وجد العالم مؤلفاً منها البوم يشارك هذا الجسم في جوهره .

وقد بَيِّنَ في «السماع الطبيعي » أن جوهر كل جسم طبيعي صورته ومادته أي جسم كانت صورته ومادته صورة جسم آخر ومادته، فماهيتهما

عن مخطوطات: ١) طشقت رقم ٢٣٨٥ ورقة ٢٠٧ ب – ٣٠٣ ب، (ورمزنا له بالحرف
 ط) ٤ ٢) جامعة طهران ، مكتبة كلية أصول الدين برقم ٢٤٢ ب ورقة ٣٢٧ أ – ٣٢٨ ب
 (ورمزنا له بالحرف ص) ٤ ٣) جامعة طهران، مكتبة كلية أصول الدين رقم ٣٩٣ ج ورقة ٢٩٨ ب

واحدة منى شارك جسماً في شيء في جوهره: فإما إن يشاركه في صورته، مثل الحائط المبني من حجارة والجائط المبني من طين ، فإسما يشتركان في الصورة ، ويختلفان في المادة . وكذلك باب الحشب وباب الحديد . وإما أن يشاركه في المادة ويحالفه في الصورة مثل الإبريق والطست إذا كانا جميعاً من جوهر واحد : إما نحاس ، أو فضة ، أو ذهب .

فعض تلك الأقاويل بَيِّن بها أرسطوطاليس أن الجسم الذي يتحرك حركة مستديرة من أجزاء العالم ليس صورته صورة شيء آخر من أجزاء العالم ؛ وبعض ُّ تبين به أنه ولا مادته مادة شيء . وبعضه تبين به أنه ليست مادته مادة شيء، مَا خلا من الأجسام على العموم ــ كانت تلك جزءاً من العالم أو جسماً وضعه واضع خارج منها. ويستعمل الأجسام التي ظن كثير من المتفلسفين من قبل أرسطوطاليس أنها بسيطة ، وهي الأجسام التي منى اعتقد معتقد أن في جملة العالم أجساماً بسيطة لم يعتقد ذلك في غيرها : وهي النار والماء والهواء والأرض ؛ وأن هذه التي كان يعتقد فيها كثير من القدماء قبل أرسطوطاليس أنها بسيطة وذلك مثل ابنا ذقليس ، فاستعمل أرسطوطاليس هذه مثالات مكان الأجسام الكلية البسيطة التي ...١... أرسطوطاليس في هذا الموضع من كتاب « السماء » إلا" على أنها قد تسبب في هذا الموضع ، ولا مثل " هذا . . . ' . . . وأنها بسيطة ، وإن كان تبين فيما بعد هذا الموضع من هذا الكتاب وفي كتاب « الكون والفساد » . . . . . . وأنها أربعة ، وأنها هي الاسطقسات لجميع الأجسام المذكورة سواها . غير أن أرسطوطاليس. . . ' . . . في هذا الموضع من كتاب « السماء » . على أنه قد تبين أنها بسيطة . وأنها أربعة ؛ وأن تلك

١ بياض في المخطوط .

۲ من:الا.

۳ مس، ۵: قبل.

الأربعة هي النار والهواء والماء والأرض ، ولكن يستعملها مثالات .

على أن معتقداً إن اعتقد في شيء من أجزاء العالم حِأنها > بسيطة لم يعتقد ذلك في غيرها ، وأن من تقدم قبله ممن رأى في أجسام العالم أجساماً بسيطة يعتقد ذلك في غيره . فظن يجيي النحوي أنه استعمل الماء والهواء والنار على أنه قد تبين له ..! الموضع بسيطة . و تبين أنها من أجزاء العالم البسيطة من أن يكون قد استعمل . . .' . . آراء أرسطوطاليس التي صححها في الأجسام . ولأن آراء أرسطوطاليس التي صححها . . . \ . . . والهواء بعضها ﴿ فِي المقالة الرابعة ا من هذا الكتاب وبعضها ً > في كتاب « الكون والفساد » صار كثير ً " حما > تشككه يحيى تشككاً أما بعضه < فعلى ما في المقالة الرابعة وبعضه أ 🧹 على ما في « كتاب الكون والفساد » . وأرسطوطاليس في هــذا الموضع يستعمل < أشياء كثيرة قــد بُرُهنت م في هِ السماع الطبيعي » من غير أن يكون ذكر براهينها معاً . وربما أطلقها في القول من غير أن يشترط فيها الشرائط التي في «السماع الطبيعي ». فيقصد يحيى النحوي إبطالها على الإطلاق الذي وضعه هاهنا ، من غير أن يشترط فيها الشرائط التي في «السماع الطبيعي » إما غفلة وإما تعمداً . `

ومماً ينبغي أن يتعجب منه أنه ذكر أنه نقض في الرابعة من مقالاته الحُجج التي احتج بها أرسطوطاليس في أن العالم يتكون ولا يفسد . [ ١٣٠٣ ] ولما صار إلى المقالة الرابعة قال فيها هكذا بلفظه في الفصل الذي ذكر فيه حجة أرسطوطاليس

١ بياض في المخطوط .

٣ بياض في ط ، ه ، والزيادة عن ص .

٣ ط، م، ص: كثير.

<sup>؛</sup> بياض في ط، ه، والزيادة عن ص.

ه بياض في ط، ه؛ و الزيادة عن ص .

فقال: حجته في أن السماء غير مكوّنة، وأنها لا تفسد. ثم قال بعقب الحجج التي ذكرها وتفاسير قوّم من المفسّرين لها. وقال بلفظه هكذا : إذ كان الفيلسوف بهذا أن يبرهن بهذه الأقاويل التي قدمنا ذكرها أن العالم غير مكوّن كيفما نقل ما قاله في السماء إلى العَالم على أن السماء . وإن كان فيوقعه أرسطوطاليس على العالم بأسره . فإنه في هذا الموضع إنما أراد به عند يحيى من أمر العالم الذي يتحرك حركة مستديرة كيف استجاز أن يقول مكان هذا الجزء من العالم العالم بأسره ! وما تبين في أجزاء العالم مِن حال أو شيء آخر لا يلزمه ضرورة ً أن يكون في العالم بأسره ، ولم يجعل بينهما فرقاً : وذلك إما غفلة ً ، وإما تعمداً ، على الحهة التي يستعملها مستعمل السوفسطائية : فإن النقلة من الجزئي إلى الكلي ومن الجزئي إلى الجزئي هو موضع من المواضع السوفسطائية غلى ما شرح ذلك في كتاب « الجدل » في المقالة الثانية منه ، ثم في كتاب « سوفسطيقا » . ثم يستعمل في كثير من معارضاته وفي كثير مما يروم أن يتخلص به من شكوك ، أن يشكك فيها على نفسه الآراء الموضوعة في الملل ، وما يلزم عنها . ويستبعد أن لا يكون وقف على ما عليه تلك الآراء من البعد عن طباع الأمور . فلذلك قد يمكن أن يظن به أنه يقصد بما يفعله من مناقضة أرسطوطاليس : إما نصرة ما وضع في مثله من أمر العالم ، أو أن يزيل عن نفسه مخالفة ما عليه أهل ملته ورضا رؤسائهم حتى لا يناله من ذلك ما نال سقراط .

تم الصدر والحمد لله وحده .

قوله في فصله الثاني إن القول بالأجسام التي تنحرك حركة مختلفة في النوع طبيعتها مختلفة ، وترك القول بأن الأجسام التي تتحرك حركة [ واحدة ] واحدة بعينها طبيعتها واحدة بعينها خارج عن الإنصاف ــ قول حق ، إن كان أراد بالأجسام الأجسام البسيطة . ولكن ينبغي له أنّ يبينًن لنا أيّ الأجسام البسيطة المختلفة في النوع يتنحرك حركة واحدة بعينها . فقال : إذا كان الماء والأرض بسيطين . وكل واحد منهما يتحرك بالطبع إلى الوسط . فبين أنه إذاً أراد أن الطبيعة التي يتحركان بها طبيعة واحدة . والقول في الهواء والنار هذا القول بعينه . وذلك أن هذين جميعاً من شأنهما أن يتحركا من الوسط .

الجواب أن الأرض والماء إن كانا يتحركان حركة واحدة في النوع فإن طبيعتهما التي يتحركان بها طبيعة واحدة بالنوع . وهذا الاتصال صحيح . ولكن يعني أن يبين أن حركتهما واحدة بالنوع إذ الأبعاد البسيطة بُعُمدان : بُعْد الدائرة . وبُعْد الحط المستقيم . فلذلك أجناس النقلة جنسان : الحركة على الحط المستقيم . والحركة على الدائرة . وأخط المستقيم ــ إذ له نهايتان ــ بجب ضرورة ً أن تكون الأشياء التي يتحرك عنها ﴿ إِضَافَتِينَ فَقَطَ بَأَنَ تنتقل عليه على جهة التضاد ' ﴿ وَذَلَكَ أَنَّ ابتداء أَحَا. الشَّيئينِ المُتَحَرِكينِ عليه هو نهاية الآخر . والحركات < البسيطة المستقيمة ' > الطبيعية نوعان : الحركة إلى مركز الكل للأجسام الثقيلة . والحركة من المركز والوحسط للأجسام الحفيفة ' > فإن الحركات التي تكون يمنة ويسرة وإلى قدام وخلف ليسبت بسيطة ، وذلك أن لها خصوص الحركة إلى فوق والحركة إلى أسفل . ثم ذكر أن الأرض والماء يتحركان جميعاً إلى مركز الكل. فلذلك صارت حركتهما واحدة بالنوع فإن الأرض وإن كانت تتحرك أسرع من الماء فإن السرعة والإبطاء لا يغيّران النوع ، كما أن المدرة العظيمة تنحدر أسرع من الصغيرة ، وليست تتغير بذلك حركتها . ركذلك النار والهواء : فإنهما يتحركان من المركز . وإن كانت النار أسرع حركة . فبهذا تبيَّن أن الماء والأرض

١ بياض في ط، د؛ والنكملة عن ص .

حركتهما واحدة بالنوع ، وأن النار والهواء كذلك . ثم رام أن يبيّن بعد ذلك أن الأرض والماء ليسا واحداً بالنوع ، ولا الهواء والنار ، فإن الذي يقول ذلك يجعل الاسطقسات اثنين ، لا أربعة . وقد يكتفي في ذلك باعتراف أرسطوطاليس وأصحابه .

• • •

ثم قال بعد ذلك : فإن كانت الأجسام البسيطة التي ليست طبيعتها واحدة بالنوع فهو يوجب من ذلك أن تكون أجسام تتحرك حركات محتلفة بالنوع ؛ فلذلك زعم أن الذي يتحرك على استدارة والذي يتحرك على استقامة ، وإن كانا محتلفي الحركة بالنوع فليس يلزم أن تكون طبيعتهما محتلفة ، بل ممكن أن تكون واحدة .

فهذه جملة ما قاله . ومعتمده في ذلك على أن الماء والأرض مختلفة وحركتهما واحدة بالنوع وعلى من (!) كلامه والذي قاله في الهواء والنار والماء والأرض بأن حركتهما واحدة بالنوع [ ٣٠٣ ب ] كذب وليس الأمر على ما قاله ، وذلك أن مكان الماء غير مكان الأرض ، وكذلك مكان الهواء غير مكان النار . والحركة إنما تكون واحدة بالنوع متى كانت الغاية التي تخص المكان غاية واحدة في النوع ، والمكان الذي يخصهما جميعاً واحداً بالنوع . وإذا لم يكن مكان الماء والأرض واحداً بالنوع فحركتهما ليست واحدة بالنوع . وكذلك مكان المواء والنار مختلفان في النوع .

وأحسب أن الحدعة تقع في ذلك من أن جزءاً من الماء ، وجزءاً من الأرض إذا كانا في موضع النار ولم يعقهما عائق تحركا جميعاً في مسافة مشتركة إلى أن ينتهيا إلى مُقَمَّر الهواء ، فيظن أن حركتهما واحدة في النوع ، وإنما اتفق ذلك اتفاقاً . والدليل على ذلك أن الماء لو كان في مكان الأرض ومعه جزء

۸ ر ۸

من الأرض لتحرك الماء إلى محدودب الأرض وبقى في جزء الأرض فيّ مكانه الذي هو فيه . فموضع الماء هو مُقَعَّر الهواء ومحدَّب الأرض في أي مكان كان غير هذا المكان فإنه يتحرك إلى هذا المكان . وبيِّن أن حركته من مكان الأرض إلى مكانه الذي يخصه ليس بممكن أن تكون تلك بعينها حركة الأرض. . ولا يمكن أن يكون تحرك ا الأرض من مقعر الماء إلى مقعّر الهواء . وفي الجملة من مكان الأرض إلى الماء . فإذاً الأرض تتحرك حيث لا يمكن الماء أن يتحرك فيه . والماء يتحرك حيث لا يمكن أن تتحرك الأرض فيه . فإذاً ليس في أي مسافة تحركت الأرض يمكن أن يتحرك فيه الماء ، ولا في أيّ مسافة تحرك فيها . الهواء تتحرك فيها النار . وإنما يشتركان بالعَرَض وبانفاق في مسافة ما . وكذلك إذا اتفق في جزء من الهواء وجزء من الأرض إذا كانا جميعاً في موضع النار فإنهما يتحركان في مسافة واحدة إلى مقدار ما . فإذا صار جميعاً إلى مقعَّر النار وقف الهواء > وجازه جرء الأرض . وليس اشتراكهما في جزء من المسافة ٢ > فيجعل حركتهما واحدة في النوع ، بل أن يكون المكان الذي إليه يصيران واحد<أ في النوع ولاشتراكهما في $^{\prime}>$  والذي فيه يتحركان تصير به حركتهما واحدة في النوع ، وذلك أن ماهية الحركة إنما هي <بالشيء الذي يحصل بالحركة ' > وبالغاية التي إليها ينتهي المحرك بالحركة . وكذلك القول في النار والهواء فإن مكانيهما اللذين عنهما يتحركان مختلفان في النوع . وإنما تقع الحدعة فيهما لأنهما إذا تحركا من مكان الأرض اشتركا في المسافة إلى مقدار ما . وكذلك فإن مكان الماء ومكان الهواء كالمتوسطين بين مكان النار ومكان الأرض. وكذلك ماهيتهما

١ ط: يتحرك.

٢ بياض في ط ، ﻫ ؛ و التكملة عن ص .

متوسطتان بين النار والأرض . وذلك على أحد وجهين : إما أن تكون النار وَالْأَرْضُ اختلطتا اختلاطاً كان الجزء الناري فيه أكثر والجزء الأرضى فيه أقل فحصل منه الهواء ، ثم احتلطا اختلاطاً كان الجزء الأرضى فيه أكثر فحصل منه الماء ؛ وإما أن تكون صورة كل واحد منهما توجب أن تكون مرتبة كل واحد منهما : أما الهواء ففي مقعَّر النار ، والماء في مقعَّر الهواء ، وتكون ماهيته وجوهره يكون بها بعض ما يكون جوهرها : أما النار فبعض ما يكون في الهواء ، وأما الهواء فبعض ما يكون في النار . فلذلك حسبما ' أظن قال أرسطوطاليس إن في جميع هذه الأجسام ثقلاً ، إلاَّ النار ، وفي جميعها خفة إلاّ الأرض. – وقوله إن الماء إن لم يمنعه مانع فهو يرسبحتى يصير إلى موضع من جزء الكل كاذب ، فإنه إنما يصير إلى جانب المركز إلى مقدار ما ثم يقف ، لا لأن الأرض تعوقه لكن لأنه يحمل نفسه فوق الأرض بطباعه ، كما تحمل الحشبة نفسها طافية فوق الماء لا لأن الماء يعوقها حتى لا يمكن الحشبة أن تخرق الماء ، وكما يطفو الهواء فوق الماء . ولو نُحثِّيَ الماء من تحت الهواء لتحركت أجزاء الهواء إلى المكان الذي كان فيه الماء والأرض مقداراً ما ثم يقف . وكذلك الهواء لما كان يصير إلى مقعَّر كرة القمر لكن يبلغ من تلك الجهة إلى مدى ما ثم يقف ، لا لأن النار تضغطه وتعوقه .

فإن كان هذا هكذا فليس هاهنا أجساد ، خلا بسيطة الجوهر ، تتحرك حركة واحدة بالنوع ، كما ظئن من أمر الماء والأرض والهواء والنار .

والحمد لله وحده الملك الحق ، رب كل شيء ، وصلواته على سيدنا محمد وآله .

١ ط: سما (!) .

## رسائل جديدة لابن باجة استهلال

لم يترك الفيلسوف الأندلسي المتوفى في ريق الشباب ( في فاس سنة ١١٣٨ م) أبو بكر محمد بن يحيى بن الصائغ المعروف بابن باجّة – غير رسائل صغيرة وتعاليق أغلبها على مؤلفات أرسطو . وكان المعروف عند الباحثين منها حتى الآن ثلاث مجموعات . هي :

المجموعة المحفوظة في مكتبة بودلي بأوكسفورد تحت رقم پوكوك
 Pococke ۲۰٦

۲ – مجموعة برلين برقم ٥٠٦٠ في فهرست ألثرت لمخطوطات برلين
 العربية (ج٤ ص ٣٩٦ – ٣٩٩) وكانت برقم ٨٧ ڤيدمان Wiedemann .

٣ – مجموعة الاسكوريال برقم ٦١٢ .

ولكننا اطلعنا على مجموعة رابعة تحتوي على ثلاث رسائل لابن باجة ، اثنتان منها لا توجدان في المجموعات الثلاث السائقة . وهذه المجموعة محفوظة في محطوط ممتاز يحتوي على ٩٢ رسالة فلسفية لفلاسفة يونانيين ومسلمين ، هو المخطوط رقم ٢٣٨٥، في طشقند (بجمهورية أزباكستان في الاتحاد السوڤيتي) وقد توفرنا على دراسة وتحقيق ما فيه من رسائل . وها نحن أولاء ننشر هاهنا ما فيه من رسائل لابن باجة .

ونقدم بين يدي هذه النشرة ببيان لما بقي لدينا من رسائل لابن باجَّة في هذه المجموعات الأربع .

#### ١) مجموعة أوكسفورد

تمتاز هذه المجموعة بأن الذي جمعها كان تلميذاً لابن باجة ، وهو الوزير أبو الحسن علي بن عبد العزيز بن الإمام ، الذي قال عنه ابن أبي أصيبعة ( وعيون الأنباء في طبقات الأطباء » ج ٢ ص ٦٣) : « كان هذا أبو الحسن علي بن الإمام من غرناطة . وكان كانباً فاضلاً مميزاً في العلوم . وصحب أبا بكر بن باجة مدة ، واشتغل عليه . وسافر أبو الحسن علي بن الإمام من الغرب ، وتوفي بقوص ٥ . ثم أضيف إلى ما جمعه رسائل أخرى لابن باجة ، وتكون من ذلك هذه المجموعة من الرسائل التي يحتوي عليها مخطوط مكتبة بودلي بأوكسفورد برقم ٢٠٦ بوكوك . وهذا ثبت بما يحتوي عليها هذا المخطوط :

- على المقالة السادسة؛ من قوله على المقالة السابعة ؛ من قوله على المقالة الثامنة .
- ٢ ... أقوال تقدمت له في معاني السابعة والثامنة [ « من السماع الطبيعي »
   لأرسطو ] .
- ٣ ــ ومما تقدم له في معاني الثامنة خاصة [ من «السماع الطبيعي »
   لأرسطو ] .
  - ــ قوله في شرح « الآثار العلوية » .
    - من قوله في « الكون و الفساد » .
  - ٦ من قوله على بعض مقالات كتاب " الحيوان " الأخيرة .
    - ٧ من قوله على كتاب « الحيوان » .
      - ٨ كلامه في النبات .
    - ٩ من كلامه في ماهية الشوق الطبيعي .

- ١٠ كلام بعث به لأبي جعفر يوسف بن حسداي ١٠
- ١١ ـــ ومن كلامه في إبانة فضل عبد الرحمن بن سيَّد المهندس . .
  - ۱۲ ــ ومن كلامه نظر آخر .
  - ١٣ ــ من الأمور التي يمكن بها الوقوف على العقل الفعَّال .
    - ١٤ ــ من كلامه في البحث عن النفس النزوعية .
      - ١٥ \_ من كلامه في النفس.
      - ١٦ ــ من كلامه في تدبير المتوحد .
        - ١٧ ــ القول في الصور الروحانية .
        - ١٨ من قوله في الغاية الإنسانية .
          - ١٩ من قوله في الغرض .
      - ٢٠ ــ من قوله على الثانية من «السماع » .
        - ٢١ من الأقاويل المنسوبة إليه .
        - ٢٢ من قوله في صدر إيساغوجي .
        - ٢٣ ـــ من كلامه في لواحق المقولات .

ا هو أبو جعفر يوسف بن أحمد بن حمداي، من أفاضل الأطباء في الأندلس، وممن توفروا على درامة كتب إبقراط وجالينوس. وقد شرع في شرح بعض كتب إبقراط بدعوة من المأمون في أبي عبد الله محمد بن نور الدولة أبي شجاع الآمري – في مدة أيام دولته (وقد قتل المأمون في إبي عبد الله محمد بن نور الدولة أبي شجاع الآمري – في مدة أيام دولته (وقد قتل المأمون في الأندلس إلى الديار المصرية. وله من الكتب (أ) والشرح المأموني لكتاب الإيمان لإبقراط المدروف بمهده إلى الأطباء » ، صنفه المأمون أبي عبد الله محمد الآمري . (ب) شرح المقالة الأولى من كتاب والفصول لإبقراط » . (ج) تماليق وجدت محمله كتبها عند وروده على الأسكندرية من الأندلس . (د) فوائد مستخرجة استخرجها وهذبها من شرح علي بن رضوان لكتاب جالينوس إلى اغلاقن : من القول على أول الصناعة الصغيرة لمالينوس . (ه) كتاب الإجمال في المنطق .

- ٢٤ من قوله على كتاب العبارة .
  - ٢٥ كلامه في القياس . آ
  - ٢٦ كلامه في البرهان .
- ٧٧ وكتب إلى أبي الحسن بن الإمام .
- ٢٨ \_ كلامه في اتصال العقل بالإنسان \_ [ ابتداء هذه الرسالة ] .
  - ۲۹. ــ قوله له يتلو رسالة الوداع .
    - ٣٠ \_ كلامه في الألحان .
    - ٣١ كلامه في النيلوفر .
    - ٣٢ قسم من رسالة الوداع .

وقد ذكر ابن أبي أصبيعة (ج ٢ ص ٦٧ – ٦٤) من هذه الرسائل الأرقام: ١ ك ٢ ك ٣ ك ٤ ك ٥ ك ٦ ك ٧ ك ٨ ك ٩ ك ٣٢ ك ٢٩ ك ٢٩ ١ ك ٢ ك ٣ ك ٤ ك ٥ ك ١ ك ١٠ ك ١٨ ك ١٣ ك ٢٦ ك ١٤ على النوالى :

وهذا المخطوط \_ رغم نفاسته \_ فإنه لم يورد معظم الرسائل كاملة ، بل اكتفى بفصول منها . ولهذا كانت المخطوطات الأخرى أفضل منه في الرسائل المشتركة بينها .

ولا شك في أن نخطوط برلين التالي ذكره هو أفضل نخطوطات رسائل . ابن باجة جميعاً : سواء من حيث صحة النص ، ومن حيث تمام الرسائل .

# ۲) مخطوط برلين رقم ٥٠٦٠ في فهرست ألفرت ج ٤ ص ٣٩٦ -- ٣٩٩ ٢) مخطوط برلين رقم ٥٠٩٠ في فهرست ألفرت ج ٤ ص ٣٩٦ -- ٢٥٥٥

 السمك، والنص مصاب في بعض المواضع .

ما فيه من الرسائل :

١

## قال . . . في شرح كتاب السماع

ويقع في ٩ مقالات .

يبدأ هكذا: قال أبو بكر: « كل صناعة نظرية فلها على ما عدّد في مواضع أُخر ثلاثة أصناف . . . . » .

وينتهي في ورقة ٧٩ ب هكذا : « . . . وعلى التأليف فهذا هي ، لكن تنفرد بها المهن » .

•

## قوله في الاسطقسات

ورقة ٧٩ب ويبدأ هكذا: «أول ما يجب لمن شرع في النظر في الاسطقسات أن يفحص هل . . . » .

وينتهي هكذا ورقة ٨١ ب : « . . . فيشبه أن تكون الخاصية فتنعكس عليها » .

٣

## في المزاج

ورقة ٨٢ أ وببدأ هكذا : « قال : قصدنا في هذا القول إحصاء أصناف المزاج من جهة ما هو . . . » .

وينتهي ورقة ٨٣ ب هكذا : « والعصب والعروق فهي كلها يابسة » .

#### في المزاج

ورقة ٨٣ ب يبدأ هكذا : « قصدنا في هذا القول : النظر في المزاج وإحصاء أصنافه ، وما يعرض له من جهة ما هو مزاج . . . » .

وينتهي ورقة ٨٤ ب هكذا : « . . . وإذا كان ذلك نبيّن أن الشناعات اللاحقة لتلك » . وهنا نقص ترك له بياض .

٥

## شرح لأبي بكر . . . في الفصول

يبدأ ورقة ٨٥ أهكذا: «قصدنا في هذا القول شرح ما أثبته إبقراط الطبيب في كتابه المسمى بالفصول. وهذا الكتاب أيضاً وقع إلينا نصه مقروناً به تفسير جالينوس الطبيب له ؛ لكن ليس فيما أثبته كفاية في فهم ما أثبته إبقراط ».

ورقة ٩٠ أينتهي هكذا : ١٠.. ولذلك شاركهم الجمهور فيما انقسم لهم من ذلك القول ١.

٦

## تعاليق في الأدوية المفردة

ورقة ٩٠ ب ويبدأ : «سئيل : ما غرض الصناعة الناظرة في الأدوية المفردة ؟ وهل الذي أدرك جالينوس منها هو الغاية بالإضافة إلى الصناعة ، أم هو غاية بالإضافة إليه . . . » . ويقع في مقالتين . وليست كاملة وما بقي ينتهي هكذا ورقة ٩٧ ب : « . . . أمكن أن يدخل فيما طلبناه شيء ليس منه . ونبتدئ فنقول » .

٧

### المقالة في الحميات

ورقة ٩٨ ب ، ويبدأ: « يسهل عليك تصور حمى العفونة الدائمة . . . » . وينتهي ١٠١ ب هكذا « . . . الصفراء متوسطة في الاجتماع ، لأن يبسها سبب للبطء ، وجفوفها سبب للسرعة « .

#### ٨

### كتاب الكون والفساد

ورقة ١٠٢ ب ويبدأ : « قد تبين في السماء والعالم أن أجساماً بسيطة أربعة وأنها متجانسة ومتضادة القوى . . . » .

وينتهي ورقة ١١١ ب هكذا : ﴿ وَلَمْ تَكُنَّ النَّارُ بَسِيطَةٌ كَالْهُواءُ ﴾ .

#### ٩

### المقالة الأولى من الآثار > العلوية

ورقة ١١٢ أ ويبدأ : « قد تبين في الكتب المتقدمة أن . . . فلك القمر لا يحيط بجسم واحد ، بل يحيط بأربعة أجسام . . . » .

والمقالة الرابعة تنتهي في ١٢٤ أ هكذا : « كيف صارت الحرارة والبرودة متجانسة » . ويقع الكتاب في أربع مقالات . مع مناقص كثيرة .

### في النبات

ورقة ١٢٤ أ ، ويبدأ : « النبات أحد أجناس الموجودات الطبيعية . والفول فيه جزء من العلم الطبيعي. . . » .

وينتهي ورقة ١٢٨ ب هكذا : « فلذلك يلزم الطبيعي أن يقايس أنواع النبات ويعطى السبب في نقص هذه ، وكمال تلك » .

11

#### كتاب الحيوان

ورقة ١٢٩ أ يبدأ هكذا : « كل جسم فهو مؤلف إمّا من متشابه الأجزاء ، والمركب . والمركب منه بالذات . . . » .

والمقالة النالئة عشرة تبدأ هكذا في ورقة ١٣٥ أ : و أنواع النركيب ثلاثة : الأول تركيب الاسطقسات . . . ه .

11

### من معاني كتاب الحيوان

ورقة ١٤٣ ويبدأ : «أشهر معاني الشبيه أن يكون لهما نوع واحد من أنواع الكيفية . . . »

14

#### في النفس

ورقة ١٤٥ ب ، ويبدأ : والأجسام منها طبيعية ، ومنها صناعية .

فالصناعية كالكرسي . . . ه .

وينتهي في ١٧٢ أ هكذا : « ولنضف إلى ذلك ما تقدمنا فبيناه فيما سلف من هذا الكتاب » .

#### ١٤

### في العقل ــ رسالة اتصال العقل بالإنسان

ورقة ١٧٧ ب ويبدأ : «سلام عليك بقدر ما أنت أهله من الرغبة في اقتناء الفضائل لما ظننت . . . » .

وينتهي في ١٧٨ أ هكذا : « صرفني عن إثباته طول ُ القول وضيق الوقت. وسأثبته إن شاء الله تعالى » .

والعنوان: « في العقل » ورد في ورقة ١٠٢ أحيث وردت عنوانات الرسائل التالية كلها . ثم ورد عنوان آخر هو: «رسالة الاتصال والعقل » . وبعد ذلك ورد بقلم آخر العنوان التالي وهو الأصح : «رسالة اتصال العقل بالإنسان » .

#### 10

# في الدوام ـــ وهو ما يتعلق بالكلام في العقل

ورقة ۱۷۸ ب ، ويبدأ : « المعدودات منها ما تميّز ذات أعظام كالحروف وما شاكل . . . » .

وينتهي ١٨٠ ب هكذا: «ولذلك أخْلُـقُ الأشياء الدائمة بالدوام هو الله عز وجل، وهو معطى الدوام ».

ولم يرد عنوان في أول الرسالة ، وإنما في ورقة ١٠٢ أحيث ورد في هذه الصفحة جميع عناوين الرسائل التالية في المخطوط .

### رسالة في الغرض

لم يرد لها عنوان في المخطوط ، ولكن هذا العنوان وضعه ألڤرتفيما يبدو. ورقة ١٨١ أ وتبدأ هكذا : «قد تبيّن في السماع الطبيعي بالأقاويل التي تعطى اليقين . . . ».

وينتهي في ورقة ١٨١ ب هكذا : «... كان عند ذلك هو جميع المتقدمين ».

#### ۱۷

### في الوحدة والواحد

هذا العنوان لم يرد في أول الرسالة ، بل في ورقة ١٠٢ أ التي تحتوي على عنوانات الرسائل التالية في المخطوط .

ورقة ١٨٧ أ يبدأ هكذا : « يجب أن نفحص عن الواحد وأصنافه . وعلى كم نحو يقال ، فإن ذلك يدخل الشك فيما تبيّن في المعقولات أنها واحدة...». وينتهي في ورقة ١٨٣ ب هكذا : « وبالجملة فليعد قسماً بنفسه من غير تقسيم » .

#### ۱۸

# في الفحص عن القوة النزوعية وكيف هي ، وكم تنزع ، وكيف تنزع

ورقة ١٨٤ أ ويبدأ هكذا : « والنفس النزوعية إما أن تكون جنساً لثلاث قوى وهي النزوعية بالخيال . . . » . وتنتهي ورقة ١٩٠ أ هكذا : « تلك الحال إلاّ وهي متصلة بالمحرك كالقلم » .

19

### رسالة الوداع

ورقة ١٩٠ ب : « قال في رسالة كتب بها إلى بعض إخوانه وهي رسالة اَلوداع » .

وتبدأ هكذا: ﴿ أَطَالَ اللَّهُ بِقَاءَكُ أَيُّهَا الْوَزَيْرِ الْأَجَلِّ ! إِنِّي لِمَا اعْتَرَمَتَ عَلَى الحركة . . . » .

وينتهي ٢٠٠ ب هكذا : ١٠٠ . وشرف همتك قد كمل، فلا ينسب هذا القول إلا ً إليك ولا يعرف إلا ً بك كل المعاني » .

۲.

# قول لأبي بكر يتلو «رسالة الوداع »

ورقة ٢٠١ أ ويبدأ : وقد لخصنا في رسالة الوداع القول في المحرك الأول في الإنسان » .

وبنتهي ورقة ٢٠٢ ب هكذا : «وذلك القول أخلق بذلك . وفيما قلناه كفاية ٩ .

11

### في الهبئة

٢٠٣ أ ويبدأ : ٥ الهيئة . وهي جزء من علوم التعاليم ـــ من الأمور ... ٥.

وينتهي ٢٠٤ ب هكذا : «ولذلك تكون الدوائر التي تكون عليها الشمس . . . في رأس » .

#### 77

### في فنون شي

ورقة ٢٠٤ ب ويبدأ : « من كلام أبي بكر رحمه الله عن الفرق بين العدم والضد بأن تجد . . . » :

وينتهي ورقة ٢١٥ ب هكذا : ٣ . . . في البراهين التي تنتج المتأخرة عن الموضوع » .

#### 24

# مقالة الاسكندر في الرد على من يقول إن الإبصار يكون بالشعاعات الخارجة من البصر

ورقة ٢١٦ أ وتبدأ هكذا : «قال : إن كان الإبصار إنما يكون بانبثاث الشعاعات وخروجها . . . » .

وتنتهي ٢١٧ ب هكذا : « ولا حركة الصورة إلى البصر ولا بهما جميعاً ».

#### 7 2

# مقالة الاسكندر في اللون وأي شي هو على رأي أرسطو

ورقة ٢١٨ أ ويبدأ هكذا : وقال الاسكندر : إن أرسطوطاليس حدّ اللون حدّاً قائماً فقال : إن اللون هو أفق البصر المحدود . . . . .  وينتهي ورقة ٢١٩ أ مكذا: « إن اللون هو أفق المستشف المحدود تلخيصاً مختصراً مستقصى شافياً مقنعاً » .

وأوراق المخطوط تسير هكذا : ١ ــ ٤٢ % ٦٦ ــ ٦٩ % ٣٤ ــ ٦٥ % ٧٠ حتى النهاية .

والحط مغربي، كبير نوعاً . مستو ، وحسن وواضح . وليس فيه شكل . وأخياناً كثيرة بدون نقط .

وقد نسخه عبد الله بن محمد بن يحيى بن أصبغ الأنصاري في شهر المحرم من سنة ٦٧٠ هـ [ = ١٢٧١ م ] .

وقيل إن هذا المخطوط فقد من برلين أثناء الحرب العالمية الثانية . لكن توجد له على كل حال مصورات عند بعض الباحثين . ومنهم أسين پلاثيوس كما أشأر هو في مقدمات نشراته لبعض هذه الرسائل .

### ٣ ـ مخطوط الاسكوريال برقم ٦١٢

ورد فيه لابن باجّة الرسائل التالبة :

١ – تعاليق على كتاب أبي نصر في المذخل والفصول من إيساغوجي.

۲ 🗕 تعالیق علی کتاب بارارمنیاس للفارایی 🗀

٣ – كلام على أول البرهان .

٤ ــ كتاب البرهان .

۱۹۹۰ کتاب شرح الفارابي على بارار منياس نشره و . کوتش و س . مرو في بيروت سنة ۱ Commentary in Aristotle's Peri Herméneias (De Interpretatione). Edited with an introduction by W. Kutsch and S. Marrow. (Rech. Instit. Lettres Orientales à Beyrouth, XIII) Beyrouth, 1960. ه ـ تعاليق على كتاب المقولات لأبي نصر .

ولم يذكر ابن أبي أصيبعة («عيون الأنباء في طبقات الأطباء » ج ٢ ص٦٣ ص ٦٤) من هذه الرسائل غير رقم ٣ هكذا: « قول ذكر فيه التشوق الطبيعي وماهيته ، والعبارة غامضة جداً : فلسنا ندري هل يذكر فيها كتابين ، أو كتاباً واحداً ؟ ولسنا ندري أيضاً هل هو المذكور هنا في رقم ٣ من مخطوط الاسكوريال .

### ٤ ــ مخطوط طشقند رقم ٢٣٨٥

أما مخطوط طشقند فقد حوى من رسائل ابن باجه :

- ١ رسالة لأبي بكر محمد بن يحيى [=ابن باجه] في المتحرك . وتقع من
   ص ٣١٥ ب إلى ٣١٦ أ .
- ٢ خ في الوحدة والواحد > من ص ٣١٦ أ ٣١٧ أ ولم يرد لها
   عنوان ، بل أدمجت في الرسالة السابقة .
- مقالة ألي بكر محمد بن يحيى في الفحص عن القوة النزوعية وتقع من
   ص ٣٤٣ ب ـــ ٣٤٥ أ .
- ٤ -- تتمة المقالة السابقة ، وتبدأ هكذا : « ومن قوله -- رحمه الله -- في القوة النزوعية » وهذه التتمة تقع من ص ٣٤٥ ب ٣٤٧ أ .

وبعد استعراض مشتملات هذه المجموعات الأربع ، لنذكر الآن ما تم نشره منها : نشر ات ابن باجه

١

### رسالة في النبات

نشرها أسين بلاثيوس في Al - Andalus المجلد الحامس سنة ١٩٤٠ ص ٢٥٥ -- ٢٩٩ :

المقدمة من ص ٢٥٥ إلى ٢٦٥ .

النص العربي من ص ٢٦٦ – ٢٧٨ .

الترجمة الإسبانية للنص العربي ٢٧٩ – ٢٩٩ .

وقد نشر النص علي أساس مخطوط برلين رقم ٥٠٦٠ ومخطوط أكسفورد رقم ٢٠٦ پوكوك .

۲

### رسالة اتصال العقل بالإنسان

نشرها أسين بلاثيوس في Al-Andalus المجلد السابع سنة ١٩٤٢ من ص ١ – ٤٧ :

المقدمة من ١ ــ ٨ .

النص العربي من ٩ – ٢٣ .

الرَّجمة الإسبانية للنص العربي ٢٤ – ٤٧ .

 إ وعن هذه النشرة أعاد طبعها الدكتور أحمد فؤاد الأهواني ضمن مجموعة عنوانها « تلخيص كتاب النفس لابن رشد » ، القاهرة سنة ١٩٥٠ . والنص العربي يوجد كاملاً في مخطوط برلين رقم ٥٠٦٠ من ورقة ١٧٩ ب ـــ ١٨٥ أ .

أما مخطوط أكسفورد، برقم ٢٠٦ پوكوك فلا يحتوي (ورقة ٢١٥ ب-٢١٧ أ) غير بداية الرسالة .

٣

### رسالة الوداع

نشرها أسين بلاثيوس في Al-Andalus المجلد الثامن سنة ١٩٤٣ من ص ١ – ٨٧ :

المقدمة من ١ – ١٤ .

النص العربي من ١٥ – ٤٠ .

الترجمة الإسبانية للنص العربي ٤١ -- ٨٧ . ``

والنص العربي يوجد كاملاً في مخطوط برلين رقم ٥٠٦٠ من ورقة ١٩٧ ب – ٢٠٩ ب.

أما في نخطوط أكسفورد برقم ٢٠٦ پوكوك فتنقصه الأوراق السبع الأولى من الرسالة ، وباقيها يوجد في ورقة ٢١٧ أ ــ ٢٢٢ ب .

ولهذا اعتمد أسين على مخطوط برلين .

٤

#### تدبير المتوحد

نشره أسين پلائيوس في مدريد ـ غرناطة سنة ١٩٤٦ ضمن مطبوعات Cosejo superior de investiguciones Cientificas, Istituto « Miguel Asin » El Régimen del Solitario Por Avempace, Edicion y Traduc- نحت عنوان cionde Don Miguel Asin Palacios.

وقدم له بمقدمة في ٩ – ١٨ ، وتلخيص ١٩ – ٣١ .. وترجم النص إلى الإسبانية من ٣٣ إلى ١٢٥ .

ونشر النص العربي تحت عنوان : « تدبير المتوحد لأبي بكر محمد بن يحيى ابن الصائغ بن باجّة » . ويقع من ص ٣ إلى ٨٦ على اليمين بترقيم خاص بالنص العربي .

٥

### كتاب النفس

نشره الدكتور محمد صغير حسن المعصومي ضمن «مطبوعات المجمع العلمي العزبي بدمشق » ، دمشق سنة ١٣٧٩ ه / ١٩٦٠ م .

وقدم للنشرة بمقدمة من ٣ – ١٨ .

ونشر النص من ١٩ إلى ١٤٩ وعلق عليه بتعليقات .

ونشرته على أساس مخطوط أكسفورد رقم ٢٠٦ پوكوك 206 Pocock كالم الشيخ الإمام وعنوان هذه المجموعة المخطوطة هو : «مجموعة من كلام الشيخ الإمام العالم الكامل الفاضل الوزير أبي بكر محمد بن باجه الأندلسي رضي الله عنه «وعدد أوراقها المكتوبة ٢٢٢، وكل صفحة مقاس ٣٣٪ ٢٠ بوصة، وتحتوي على ٢٧ وأحياناً ٣٣ سطراً.

وكاتب النسخة هو الأديب القاضي الحسن بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن النسخة النضر ، انتسخها بقوص في شهر ربيع الآخر سنة ١٤٥ هـ ، وقابلها بالنسخة الأصلية لابن الإمام الذي قرأ نسخته على المصنف ، وتمت قراءته في الحامس عشر من رمضان المبارك سنة ٣٠٥ هـ ، أي قبل موت ابن باجّه بثلاث سنين .

. ويقع كتاب النفس في هذه المجموعة في ٢٦ ورقة من ورقة ١٣٨ ب إلى ١٦٥ أ .

٦

## في الغاية الإنسانية

وفي عام ١٩٦٨ نشر الدكتور ماجد فخري مجموعة من رسائل ابن باجه تحت عنوان عام هو: «رسائل ابن باجه الإلهية » (دار النهار للنشر ، بيروت لبنان ، سنة ١٩٦٨ في ١٩٩ ص) .

وفي هذه المجموعة أعاد نشر:

أ ــ تدبير المتوحد .

ب ــ رسالة الوداع .

ج ـ اتصال العقل بالإنسان .

مع مزيد من التصحيحات في النص وبالاستناد إلى النشرات السابقة .

ونشر لأول مرة عن مخطوط بودلي في أوكسفورد (رقم ٢٠٦ پوكوك) الرسائل التالية :

د \_ في الغابة الإنسانية ( ص ٩٩ – ١٠٤ ) .

ه ــ قول له يتلو رسالة الوداع .

و \_ في الأمور التي يمكن بها الوقوف على العقل الفعّال .

٧

### قول له يتلو رسالة الوداع

في النشرة السابقة ص ١٤٧ – ١٥٢ .

### في الأمور التي يمكن بها الوقوف على العقل الفعَّال

في النشرة السابقة ص ١٠٧ – ١٠٩ .

6 0 \*

# الرسائل التي ننشرها

والرسائل التي ننشرها هي كل ما ورد في مخطوط طشقند رقم ٢٣٨٥ . ومن بينها اثنتان توجدان أيضاً في مخطوط برلين رقم ٥٠٦٠ وهما :

أ ـــ « في الوحدة والواحد » (ورقة ١٨٧ أـــ ١٨٣ ب في محطوط برلين ) :

 بـ « في الفحص عن القوة النزوعية » (ورقة ١٨٤ أـ ١٩٠ أ في مخطوط برلين ) .

وأما الثالثة فينفرد بها مخطوط طشقند وهي رسالة ﴿ فِي المتحرك ﴾ .

ولم يرد في الثبت الذي أورده ابن أبي أصيبعة (عيون الأنباء ج٢ ص ٣٣ – ٦٤) من أسماء هذه الرسائل غير اسم الرسالة الثانية تحت عنوان : « قول على القوة النزوعية » . ثم إنه أورد اسم رسالة أخرى بعنوان : « كلام في الفحص عن النفس النزوعية وكيف هي ، ولم تنزع ، وبماذا تنزع » ، وهو عنوان مشابه لعنوان رسالتنا هذه ، ولكننا لا نستطيع أن نقرر هل هما عنوانان لنفس الرسالة ، أو لرسالتين مختلفتين .

أما رسالة « في الوحدة والواحد » فيشهد على صحة نسبتها إلى ابن باجه : أولاً: أنها نسبت إليه في مخطوط برلين إلى جانب مخطوط طشقند ، وهما مخطوطان مستقلان .

ثانياً: أن لابن باجه كلاماً في الوحدة والواحد في مستهل رسالته و في اتصال العقل بالإنسان » (ص ١٥٥ -- ١٥٧ من نشرة ماجد فخري ، بيروت سنة ١٩٦٨) يدل على اهتمام ابن باجه بهذه المسألة . وعلى الرغم من أنه لم يشر في رسالة و اتصال العقل بالإنسان» إلى رسالة « الوحدة والواحد » على عادته في الإشارة إلى رسائله ، فإن هذا مرجعه فيما نرجح إلى أن رسالة و الوحدة والواحد » لاحقة في التأليف على رسالة « في اتصال العقل بالإنسان » . على أن الشابه ظاهر جداً بين كلامه في رسالة « اتصال العقل بالإنسان » عن الوحدة وبين بحثه في رسالتنا هذه . وفي هذه الأخيرة يعتمد - كعادته دائما - على أقوال أرسطوطاليس وأبي نصر الفارابي : الأول في مقالة الدلتا من كتاب أقوال أرسطوطاليس وأبي نصر الفارابي : الأول في مقالة الدلتا من كتاب بعنوان : «كتاب الواحد والوحدة » ، ذكرها ابن أبي أصيبعة (ج٢ ص ١٣٩ بعنوان : «كتاب الواحد والوحدة » ، ذكرها ابن أبي أصيبعة (ج٢ ص ١٣٩ القاهرة سنة ١٨٨٧) ، ومنها نسخة في أياصوفيا باستانبول برقمي ٤٨٣٩ كا

ورسالة « في المتحرك » يشهد على صحتها أنها تشير دائماً إلى رسائل لابن باجه على أنها لنفس مؤلف رسالة في المتحرك . فقد ورد فيها : « وقد بينا ذلك كله في « سيرة المتوحد » (ص ١٣٩) ؛ وقد بينا في « سيرة المتوحد » (ص ١٣٩) . « وقد تبين من تلك الأقاويل في « رسالة الوداع » تناسب الحركات (ص ١٤٠) . « وهذه أصناف قد لحصنا القول فيها في « سيرة المتوحد » و تبين هناك (ص ١٣٨) الخ – وكل هذا يقطع بأن مؤلف رسالة « في المتحرك » هو بعينه مؤلف رسائل : « سيرة المتوحد » ، و « رسالة الوداع » ، أي ابن باجه .

و هكذا يثبت قطعاً صحة نسبة هذه الرسائل الثلاث التي ننشرها هنا ــــ إلى ابن باجه .

\* \* \*

وقد استطعنا الظفر بمجموعة خامسة من رسائل ابن ياجه ؛ نؤجل الحديث عنها ونشرها إلى فرصة مقبلة .

# [ ٣١٥ ب ] رسالة لأبي بكر محمد بن يحيى في المتحرك

قال أبو بكر محمد بن يحيى :

قد تبيّن في «السماع الطبيعي » بالأقاويسل التي تعطي اليقين أن كل حركة تكون عن أكثر من محرك ا – وهي التي لا يتحرك فيها المتحرك بنفسه ، بل بغيره – فإنها منسوبة إلى المحرك الأول خاصة دون سائر المحركين . وذلك أيضاً بين قريب بنفسه . وهذه القضية الكلية الصادقة يعترف بها الجمهور عند أخذها في موادها ، فلذلك يقولون : قتل الرشيد المجعفر «مسروراً » أو من قتل المنصور أبا مسلم – وإن كان القاتل الأقرب بلعفر «مسروراً » أو من ائتمر له ، وقاتل أبي مسلم المنصور بيده ، ولا ينظرون إلى المحرك الأقرب ، ولا يحفلون به في ذم أو حمد ، اللهم إلا فيما كان للأقرب فيه موقع من الاختيار ، فلذلك هو في بعض الأمور يجري مجرى الأول ؛ فإن الأول إنما يعتقد فيه أنه بهذه الصفة . فإنه قد تبين من الثامنة من «السماع » أن المحرك الأول على التحقيق هو محرك الحركة السرمدية ، لكنه بالإضافة إلى حركة حركة من الكائنة الفاصدة بالعرض ، لا بالذات . ولذلك يقال اللوم والحمد على ما حرّك بالمحرّض . ولذلك كان في الشريعة عقاب قاتل العمد .

١ ط: تحرك.

الرشيد : هارون الرشيد . جعفر : جعفر البرمكني . المنصور : أبو جعفر المنصور الخليفة
 العباسي الثاني . أبا مسلم: أبو مسلم الخراساني الذي قام بالدعوة للعباسيين . ومسرور حاجب
 الرشيد .

وأما الآلات فليس لها في وجود تلك الحركة حَمدٌ أو ذم ، اللهم إلا في بعض أحوالها . وسواء كانت المحركات المتوسطات أجساماً غير متنفسة أو أجساماً متنفسة — ناطقة كانت ، أو غير ناطقة . وإن مَن فم أو حَميد المحرك القريب فهو كما يذكر أفلاطون في الكلب أنه يعض الحجر الذي يرممَى به ويترك الأمر ؛ اللهم إلا إن كانت الآلة المتنفسة بحيث يمكن أن يعتقد فيها أنها أول محرك . وهذا كله بين بنفسه ويقيني معروف موثوق به . وظاهر أيضاً مما تبين هناك وتبين في كتاب الحليوان » وكتاب النفس » وخاهر أيضاً مما تبين هناك وتبين في كتاب الحيوان » وكتاب النفس المحرك الأول في الحيوان هو النفس . وهذا أيضاً إذا تأمله الناظر أدنى تأمل المحرك الأول في الحيوان هو النفس . وهذا أيضاً إذا تأمله الناظر أدنى تأمل وضع له وتيقينه .

وقد تلخص في الأقاويل التي كتبت في النفس الأن المحرك الأول للحيوان هو النفس النزوعية . وهي صنفان متقابلان لهما فعلان متقابلان : أحدهما لا اسم لجنسه ، فلنسمة على الإطلاق : المحبّة ، ومنها يكون الطلب والإمساك وفي هذا الجنس تدخل [٣١٦] الشهوة الغذائية والغضب وسائر الأصناف الأخر . والصنف الثاني : الكراهة ، وبها يكون الهرب أو الترك وفيها يدخل الخوف والسيّام والملال وما جانسه . — وتبيّن هناك بالأقاويل اليقينية أن سبب هذه هي النفس الحيالية . وقد لحص هناك أصنافها . وهذه كلها توجد للإنسان هذه هي النفس الحيالية . وقد لحص هناك أصنافها . وهي التي تكون عن النطق . وبها ينسب إلى الإنسان الحركة الاختيارية ، وهي التي تكون عن النطق . وبها يضب إلى الإنسان الحطأ والصواب ، وبها يحوز الصناعة .

وهذه أصنافٌ قد لحصنا القول فيها في «سيرة المنوحد» ، وتبين هناك أن الحركة الإنسانية الحاصة بالإنسان هي التي تكون عن الأمور التي توجبها

١ « رسالة الوداع » في « رسائل ابن باجة الفلسفية» ، من ١١٥ . بيروت سنة ١٩٦٨ .

الروية الصادقة، وتبين الهناك أن الروية إنما تكون ضرورة نحو أمرٍ ما ، وأنها نحو غاية ما ، وهي الخير بالإطلاق ، فإن هذا الخير هو معشوق بالطبع محبوب للكل . فالحيوان انبهيمي إذ لم يُعط النطق، وهو الذي يعرف الخير بالإطلاق، جُعلِ له معرفة الحير مقترنة بالمواد، وذلك بالحس وبالتوهم . فأما الإنسان فإنه يعرف الحير من مؤلفه ويعلمه مجرداً . ولذلك متى اشتهى الإنسان شيئاً أو كرهه ، ثم علم بوجه ما أن ذلك الشيء خير " ، ترك ما اشتهى وطلب ما كرّه في أكثر الأمر . فإن لم يفعل ذلك كان ذلك من فعله سَفَها وتعباً وضلالاً وما شاكل هذه الأصناف ، إذ ليس لهذا الصنف اسم " يعمتها ، وكان فعله ذلك حيوانياً لا إنسانياً .

وقد بينًا ذلك كله في «سيرة المتوحد » ٪ .

فالمحرك الأول على الإطلاق في الإنسان هو النفس وأجزاؤها . وأما الجسد فهو مجموع الآلات ؛ وإن مجموع الآلة الطبيعية هو البدن . ولذلك الحيوان قد يموت ولم يَعَدْم من جسده عضواً . كما قد يغيب النجار ولا يعدم من آلاته آلة . غير أن الفعل لا يتم لها إذ المحرك الأول قد عدم .

وقد بينًا في «سيرة المتوحد » أن الإنسان يقال أولاً في المعرفة بالحنس : للجسد ، ونظن ذلك على للجسد ، ونظن ذلك على طريق التواطؤ . ولهذا السبب تكرم جثث الموتى . \_ ويقال ثانيًا على النفس . ولهذا يقول سقراط قبل ح وفاته > لمن حضره : فتكفلوا بي ، أو يظن على خلاف الكفالة التي تكفلت في الحكام ، إلى سائر ما قاله في هذا الفصل . فإن

۱ ط: بين .

٢ الموضوع كله تناوله ابن باجة في « تدبير المتوحد » دون إمكان تحديد مواضع بينها فيه تناظر ما يقوله هنا . والأقرب إليها هو الفصل الثاني ص ٥ ٤ – ٨ ؛ في نشرة ماجد فخري : « رسائل ابن باجة الإلهية » ، بعروت ١٩٩٨ .

سقراط يقول : إن الذي في موضعه عما قليل ليس بسقراط لكنه جئته . وأما سقراط فإنه ذهب مبادراً مسرعاً .

وقد تبين من تلك الأقاويل في رسالة «الوداع » تناسب المحركات التي الإنسان . وإذ ذلك كذلك فظاهر أن الحير موجود بنفسه غير مائت ولا بال . وأنه معشوق في الطبيعة . وأن الحركة عنه وإليه هي أفضل الأمور الموجودة للإنسان من جهة ما هو ذو جسد ، وأن حصوله أفضل الأمور الموجودة للإنسان بالإطلاق. وأنه سواء عنه وجوده له — كان ذا بدن ، أو غير ذي بدن ، بل الأفضل له أن يكون غير ذي بدن ، اللهم إلا من جهة ما يحرك : فإنه لا يمكن أن يحرك أو يكون ٢ ذا بدن . فإن البدن إنما كان له ليحصل له هذا الحير . فهو آلته التي بها يتحرك . فهو له كالسفينة التي بها يتحرك الملاحون . فإذا حصل ، كان عند ذلك ، البدن آلة بها يحرك غيره ، ولم يكن له في وجوده الأخص أثر ، اللهم إلا في وجوده محركاً ؛ فإن كونه غاية وفاعلا عير وجوده غاية . ولذلك متى ترك البدن كان غاية فقط . فإذا حصل من إنسان آخر في هذه الرتبة ، كان عند ذلك هو جميع المتقدمين .

١ راجع « رسائل ابن باجة الإلهية » ص ١٢٤ – ١٢٨ .

أي : إلا إذا كان ذا بدن .

# < في الوحدة والواحد > °

يجب أن يُمْحُصَ عن الواحد وأصنافه ، وعلى كم نحو يقال . فإن ذلك يدخل الشك فيما تبين في المعقولات أنها واحدة . وإن أرسطو والفارابي قَـبـل ' وأخذ يبين ذلك ، وبالجملة في الأجناس والأنواع ، فائدة القول في هذا النحو. فإن محمول القضية قد ظهر إذا . . . ٢ الارتياب الموجود في النفس، فهو النفس مما يكون . . . ٢ بذلك في هذا النحو يكون ٢ . وكذلك يجب أن يتحرر في العلم الطبيعي عندما نبرهن فيه على الأنواع التي لها شخص واحدإما الذي للشمس والقمر ، وإما يكون " كالأرض : فإن الأرض إنما يوجد لها شخص واحد ـ كلى ، وهي تعتبر ' بأجزائها ، وكذلك الهواء ؛ والأرض في ذلك أشد ۖ تغليطاً ، فإن البيان على الكلي، لا على الشخص، حتى لو كان الشمس مثلاً أشخاص كثيرة لكانت تتحرك خارج المركز ، فعند ذلك تكون المقدمات ذاتية . وإن أخذت على أنها ذلك الشخص لم تكن المقدمة ذاتية على هذا النحو ، وكانت علمية بالعَرَض . وعند ذلك يمكن أن تكون ــ بهذا ــ المقدماتُ ذاتية . وإن أخذت على أنها ذلك الشخص لم تكن المقدمة ــ سواءٌ كانت أولى أو نتائج ــ باقية في الحدود بالذات .

لم يرد لحذه الرسالة عنوان في مخطوطة طشقند هذه رقم ٢٣٨٥ ، بل تتابع الكلام دون تمييز
 مكذا : « جميع المتقدمين يجب أن يفحص عن الواحد . . . « فاختلط النص بنص الرسالة التي هي « في المتحرك » .

١ ط : مثل وأحد بعيبه ذلك وبالجملة .

٢ بياض في المخطوط .

٣ ط: مكوري (!) .

غ ط: سس.

فحص : العدد هو المجتمع من الواحد ومن الكثير . وأعني بقولي : والمجتمع ٥ : المتقوّم ، كما يقال : الحيوان يجتمع من المتغذّي والحسّاس . وليس في العدد معنى غير هذين ونجد الأعداد إذا [٣١٦ -] تكثرت وُجد بذلك أمورٌ كثيرة مختلفة : فأولها الزوج والفرد . والجذر والمربع والمكعب . وبالجملة فالمجتمع والمسطح والأول والمركب والمباين والمشارك والتام والناقص والزائد والمتحاب وسائر ما يلزم هذه . فقد يجب أن ننظر كيف لحقت هذه اللواحق المختلفة أجناسها لما تركب من معنيين . والواحد قد يكون شخصاً مشاراً إليه كزيد وعمرو وهذا البياض وتلك الاستدارة ؛ وقد يكون صوراً روحانية كالاسكندر وتُنبُّع ؛وقد يكون أنواعاً . وبالجملة فأمور معقولة كالحمسة ـ والسنة والإنسان والفرس وبذلك نقول إن القطوع ثلاثة ، وإن ذوات الأضلاع الأربعة خمسة أنواع . والواحد الموضوع للعدد الذي يجري منه مجرى الهيولى فليس بواحد في هذه ضرورة ً ، بل هو معنى الوحدة في موضوع ، سواء كان هيولانياً أو روحانياً أو معقولاً ، لأن الوحدة هنا تقال في موضوع ، اللهم إلاّ فيما وجوده أنه واحد . فإن برهن أن شيئاً بهذه الصفة دلّ فيه الوحدة . على ما بدل الواحد . وظاهرٌ أن ما هذه سبيله فليس موضوعاً لعدد ، إذ لا يستكثر . فإن التكثر إنما لحق الواحد من أجل الهيولى . فالواحد الموضوع للعدد فيه ضرورة أمر يجري مجرى الهيولى . وإذا كان الواحد يلحق المعقولات فالمعقول بجري مجرى الهيولى .

وظاهر هنا أن الواحد يقال – باشتراك – على المعقولات وعلى الموجودات الهيولانية . وقد تلخص في غير هذا الموضع أن الواحد يقال على المعقول بتقديم، وعلى الهيولى بتأخير ، لكن ليس في الزمان . ويتبيّن هنا مما قلناه إذا نُظر فيه أيسر نظر أن العدد يقال على الهيولانية بنحوي التقدم ، وعلى المعقولات بالتأخر ، وعلى طريق التشبيه . فلينظر في اللاحق للمعقولات .

فالواحد المعقول هو متقدم من معقولين : أحدهما يجري مجرى الهيولى ، والآخر يجري مجرى الهيولى ، والآخر يجري مجرى الصورة . وهذا غير نوع مما يوجد في العقل ، فإن العقل قد يكون موضوعاً ، فإن الموضوع والمحمول هذه حال أحدهما من الآخر ؛ فإن المحمول صورة الموضوع . وقد يكون ذلك المحمول موضوعاً كالحد الأوسط في الشكل الأول . فما أحسن ما شبهه أرسطو بالحط المستقيم المنطوي بعضه على بعض ! وإلى هذا المعيى أشار أفلاطون عند محاكاته إياه بالدوائر اللولبية .

وإن عن فرضنا أن ذلك يعرض في كل معقول لزم من ذلك ما لا نهاية معاً في الوجود، وذلك محال لا مررية فيه . فإذا اننهى ضرورة لل عقل لا يمكن أن يوضع فيقبل منه شيء ، بل إن عقل فذاته ، حتى يكون معى عقل ومعقول فيه واحداً . فهذا هو الذي يلزمه القول إن هناك شيئاً أو عقلاً وهو بهذه الصفة . وهذا القول رسم ، فإنه لا يتقدم ذلك المعنى بأنه لا يعقل منه غيره ، بل هذه كلها بسبب يلحقه وإعدام لسبب . والذي يظهر من القول أنه أخص به فهو الحد الذي يجري مجرى نتيجة برهان ، وهو المقام مقام الحنس ، وهو المدلول عليه بقولنا : عقل . لكن هذا ليس بحنس ، بل هو اسم مشكك فإنه أخص من قولنا : شيء ، إذ الشيء يا يدل على الهيولاني وغير الهيولاني و و عقل ه يدل على ما ليس بذي هيولى . فإذا بدل من هذا الموجود على جهته يمكن أن يتصور بها بنحو أخص .

فأما أي عقل هذا العقل ، وكيف لنا ح أن > نتصوّره التصوّر الأتم بحسب طباع الإنسان. وهل تصوره الأكمل هو بحسب طباعنا أو بحسب طبيعته فهو تصوّر تام من حيث هو موجود . وإن كان بحسب طباعنا كان التصور في نفسه أتم ، إذ لا يمكن أن يكون أنقص فإنه ليس بذي هيولى : كالزمان والحركة والمكان وسائر الموجودات

الناقصة . فأما هل تصور الموجودات الناقصة الوجود بحسب طباعنا أو بحسب طباعها ، ففيه موضع فحص وعويص . فأما الكاملة فقد لحص القول فيها أرسطو في « ما بعد الطبيعة » وذكر ذلك مرسلاً في المقالة الأولى من كتابه « في الفلسفة الأولى » . وقد ذكره أبو نصر ا وغيره وأرشد إليه .

وهذا القول جرت العادة أن يقال في النصورات الناقصة . إما لأنها ناقصة كذلك بطباعها ، أو لأنها كذلك من أجل طباعنا . فنقول إن المعقولات الأولى التي تفيدنا إياها الطبيعة من غير سعى لنا في ذلك نعتمده ولا تفكير فهي المبادىء الأول في الفكرة والروية ، وبها يسمى الجسم الموجودة فيه هذه «إنساناً » مطلقاً بتواطؤ ، فهيي المقولات . فإن أي حيوان لم توجد فيه هذه إما اتفاقية بالقوة وهو كذلك بالطبع كالجنين ساعة يولد ، أو بالعَرَض كما حدّ أصناف المعنوي ، فإن ذينك ليس واحدٌ منها إنساناً بالإطلاق ؛ فإن سمَّى « إنساناً » فعلى الجهة التي يُسمَّى الجنين عند كمال الحلقة في الرحم إنساناً ، وإنما هو إنسان متكون ، والآخر إنسان خارج عن الطبع . وتلخيص الجهة التي " يقال عليها تساؤلاً للإنسان الطبيعي : ﴿إنسانْ ﴾ فيما نحن بسبيله ، فضل ، إذ ذلك غير عسير على من شاءه . [٣١٧] فالمقولات هي تصورات لأمور موجودة في أجسام محسوسة . فكل واحدة منها صورة مجردة عن الهيولى ، لكن لا تفيدها الطبيعة إلاّ مقترنة بموضوعها بها غير مجردة عنها وغير منصورة مكتفية بأنفسها ، كما نجد ذلك عند الصبيُّ أول ما يعبُّر عمَّا في نفسه فيُسأل ويجيب . فإنه إذا سُئل عن محسوس واحد بعينه كم هو . وأين هو ، وكيف هو ، ومنى كان ــ أجاب عن كل سؤال بواحدة من أنواع المقولات الحاصّة .

۱ الفارابي .

۲ ط: الذي.

بذلك السؤال أو أجناسها المتوسطة أو أي إشيء منها . ثم بعد هذا الحال تصير له حال أخرى ، وهي التي تسمى الروية : تركب وتفصل وتفتش ؛ وبالحملة فهو في الحالة الأولى الطبيعية إنما يسلك العقل عنده على خط مستقيم غير منقسم، وكذلك ما لم تحصل له الروية النظرية أو من العملية الحزء الذي يشارك فيها النظرية . فإذا حدث له شيء من النظرية فقد قسم الحط بنصفين ، وثبى أحد النصفين على الآخر وعرج العقل في سلوكه على دائرة إلى سلوكه على خط لولي ؛ وهو عند ذلك يجعل العقل شيئاً ما موجوداً ، أو يقيمه مقام الموجودات الهيولانية ويكون العقل في حال وضعه مؤلفاً من شيئين : المحمول ، وبه يصير معقولاً ، وفي الحال التي بها صار موضوعاً . فإن الموضوع إن كان هو والمحمول واحداً من جميع الحهات لم يك ُ ذلك محمولاً وهذا موضوعاً ، ولا كان المؤلف منهما قضية . فلذلك لا يصدق ولا يكذب . وإنما يكونان اسمين مترادفين . وقد تلخص ذلك في كتاب ه الحروف » .

والمعقول يوجد موضوعاً بوجوه : أحدها غير ما يحمل عليه حدّه أو أجزاء حدّه التامة ، مثل قولنا : الكرسي جسم من خشب صُنع ليُجُلَس عليه ؛ وقولنا : الكرسي جسم ؛ والثاني عندما تحمل عليه الأعراض ، كقولنا : الكرسي طويل أو عريض ؛ وعندما تحمل عليه الأحوال المنطقية كقولنا : الكرسي جنس متوسط ؛ أو عندما نفحص عنه كيف وجوده المعقول ، لا كيف وجوده الهيولاني . فإن الفحص عن وجهه الهيولاني وهو وجوده في أشخاصه ، يقف بنا على ما هو العقل بالفعل ، لأنه لا فرق عند ذلك بين وجود الكرسي وبين وجود الإنسان من حيث هما معقولان . وهناك وجوه أخر تعديد هما أي المناف الحمل المعتولان عن أصناف الحمل العمل عنه أي المناف الحمل المناف المناف الحمل المناف المناف المناف الحمل المناف المناف الحمل المناف المناف

۱۰ ر

١ ط : أو أثني، منها .

r «كتاب الحروف» == « ما بعد الطبيعة » .

على هذه ، ولنفصل القول فيها ، فغند ذلك تظهر لنا الحال التي حاكاها أفلاطون بالسلوك على الدوائر اللولمية ، وأرسطو بانثناء الحط المستقيم .

وجميع أنواع الحمل إذا أحصيت الإحصاء اللائق بهذا الفحص كانت إمّا حمل موجود في مشار إليه على موجود مشار إليه كيف كان ، أو يستند إلى مشار إليه . وأقسامه :

أ \_ حمل الجنس والفصل على النوع .

ب\_ حمل الحد على النوع .

ج .- حمل العَـرَض على النوع .

د ــ الحمل من طريق ما هو على الشخص .

ه ـ الحمل من طريق ما هو على الشخص أو حمل ما ليس مشاراً إليه على ما ليس بمشار إليه ولا من جهة أنه في مشار إليه ، بل من جهة ما تتنزال المعقولات بمنزلة الموجودات . فيكون المعقول يجزي مجرى الشخص ؛ وذلك حمل الأحوال المنطقية على المعقولات الأول ، كقولنا : الحيوان : جنس ، والناطق : فصل . وهذا يدخل في حمل العرض على الشخص ، فليتُعدّ في القسم الحامس . والثاني حمل ما يجري في هذه من طريق أنها موجودات تتنزال منزلة الأشخاص . والدلالة على المعقولات من هذه الجهة غير معروف في لسان العرب ، وأحر بأن يكون كذلك في سائر الألسنة ، وهو في طلبنا هذا المعنى الكلي الذي تحمله على كثيرين ، وهو ما يدل عليه بلفظ : إنسان ، أو فرس ما هو وما قوامه . فهو من جهة يُعدّ في القسم الثاني ، ومن جهة أخرى يليق أن يعد في الرابع ؛ إلا أنه بالقسم الثاني أحرى وأليق . وبالحملة فليتُعد قسماً بنفسه من غير تقسيم .

# [٣٤٣] مقالة لأبي بكر محمد بن يحيى في الفحص عن القوة النزوعية

ومن كلام أبي بكر محمد بن يحيى ــ رحمه الله ــ في الفحص عن القوة النزوعية ، وكيف هي ، وليم ً تنزع ، وبماذا تنزع :

والنفس النزوعية إما أن تكون جنساً لثلاث قوى : وهي النزوعية بالحيال ، وبها تكون البربية للأولاد والتحرك إلى أشخاص المساكن والإلف والعشق وما يجري مجراه ؛ ـ والنزوعية بالنفس المتوسطة ، وبها الغذاء والدثار ، وجميع الصنائع داخلة في هذه . وهاتان مشركتان للحيوان . < و > منها النزوعية التي تشعر بالنطق ، وبها يكون التعليم والتعلم : وهذه يختص بها الإنسان فقط . وإما أن يقال على هذه الثلاث بتقديم وتأخير .

وبَيَنَ أَن كل حيوان ساع فله النفس النزوعية المتوسطة ، وبها يشتاق الغذاء . وقد يوجد من الحيوان ما ليس له تشوق الخيالية . فتشوق النزوعية المجرى المتوسطة متقدم بالطبع للنزوعية الخيالية . وظاهر أن كل إنسان على المجرى الطبيعي فله هاتان القوتان . فهاتان القوتان تتقدمان النزوعية الناطقة بالطبع .

وقد تبين في الثانية أن كل متحرك فله محرك ، ومحركه غيره ، وتلخص هناك أجناس المحرك : فالمحرك اقد يكون محركاً بالطبع ، وقد يكون خارجاً عن الطبع . أما المحرك بالطبع فكالنار ، وأما الحارج عن الطبع فكسهم المنجنيق. وكذلك المتحرك قد يتحرك خارجاً عن الطبع كالحجر إلى فوق ، وقد يتحرك

١ ط : والمحرك .

بالطبع كالحارّ بالقوة والجاهل إلى ألعلم . والمتحرك بالطبع : إما من ذاته ، وهو ما كان محركه فيه ؛ وإما من غيره ، وهو ما كان محركه فعارجاً عنه . وأعي حربقولي : > فيه : أن يكون محركه به وجود [٣٤٤] ذلك المتحرك من حيث هو ذلك النوع من الجواهر الجسمانية حتى يكون به قوام ذلك الجوهر ويكون داخلاً في حدّه كالحيال والحيوان . وهذا قد يكون طبيعياً وبذاته ، وهو كأصناف الحيوان ؛ وقد يكون صناعياً كالماء في المنكانة أ، والصناعي فهو داخل فيها بالعرّض وتعارج عن الطبع ، فهناك جرت العادة بتحريك وتلخيص القول فيه في موضع آخر .

والمتحرك من ذاته فبين أنه مقوم من المحرك والمتحرك . فما كان غير مقوم من هذين فليس بمتحرك من ذاته ، مثال ذلك : الحجر ، فإن المحرك ليس فيه بذاته لكنه فيه من خازج عن ذاته وبالقسر ، فإن الذي للحجر بذاته فكونه أسفل ، وإذا كان كذلك فليس بمتحرك . فإذا كان فوق فوجوده إنما هو بقاسر يقسره . فإذا انتهى القاسر تحرك إلى أسفل . فلذلك يحتاج في الحجر ضرورة إذا تحرك أن يكون أسفل بالقوة ، ولا يكون أسفل بالقوة إلا بأحد وجهين : أحدهما طبيعي ، وهو منى كان الحجر أرضاً بالقوة وهو منى كان بالفعل ناراً أو هواء أو ماء وكان فوق بالفعل وأسفل بالقوة . وهذه القوة في النار من حيث هي نار بالطبع ، لأن النار بذاتها أن تكون فوق بالفعل ، ويلزم أن تكون أسفل بالقوة من أجل الهيولى الأولى المشركة . وقد تكون أسفل أن تكون أسفل بالقوة من أجل الهيولى الأولى المشركة . وقد تكون أسفل

١ من الكلمة الفارسة پنكان = Clepsydre ، وتكتب في العربية أيضاً « بنكام » ( راجع حاجي خليفة ج ٢ ص ٢٩ ، طبعة فلوجل) و « فنجان » ومكانة ، ومنكلة ، ومنفالة ، ومنفالة ، ومنفالة ، ومنفالة ، ومنفالة ، ومنفالة ، ومنجانة ، وهي «آلة تؤخذ بها الأوقات » ، وهي الساعة . راجع دوزي : « تكلة المعاجم العربية » ج ٢ ص ٢١٧ . وقد صنف ابن الهيئم مقالة في عمل «البنكام » (ابن أصيبمة ص ٥١ ، طبع بيروت سنة د١٩٦٠) .

بالقوة : وهو إذا كانت أرضاً بالفعل فأمسكها ماسك فوق ، فهذه القوة للحجر ليست طبيعية لكنها بالطبع من أجل الهيول المشركة . وقد بيّن أبو نصر في كتابه في الملوجودات المتغيرة العلا كيف يصير ما هو بالقوة الطبيعية أسفل المفل المافعل ، وكيف يتحرك ويحركه محرك ، فليؤخذ علم ذاك من هناك . فإذن الأرض تحتاج إلى المتحرك . فأما الأرض إذا تحركت إلى فوق فهي أسفل بالفعل ، وقوتها على فوق قوة طبيعية ، لكن لا على أنها حجر . فأما قوتها على فوق وهي حجر فهي لها بالطبع على وجه ما قد لحص حجر . فأما قوتها على فوق وهي حجر فهي لها بالطبع على وجه ما قد لحص في غير هذا الموضع ، فيحتاج إلى محركة الحيوان المكانية ، لأن ذلك لا يمكن أن يكون طبيعيين فهو يتحرك بذاته كحركة الحيوان المكانية ، لأن ذلك لا يمكن أن يكون شيء بالطبع . والفحص عن ذلك يليق بغير هذا الموضع كتحريك الصانع شيء بالطبع . والفحص عن ذلك يليق بغير هذا الموضع كتحريك الصانع . مثال ذلك أن يكون الطبيب مريضاً : فهاهنا بجتمع المحرك والمتحرك ويتطبب المريض من ذاته ، لكن ليس ذلك بالذات بل بالاتفاق .

فليكن هذا ابتداءً لما نريد أن نقوله : فنقول إنه من البيس المقرور به أن الحجر إذا زال القاسر يتحرك إلى أسفل وكان هبوطه شافعاً لزوال القسر وزوال القاسر مبدأ . وقد تبين في الثامنة " أن مزيل القاسر محرك بوجه ما، فإن الحجر إنما يتحرك بالعائق وبالثقل ، فكلاهما محرك ، لكن مبدأ الحركة كما تبيس هنالك إنما هو من مزيل العائق ، وعند ذلك صار للحجر ما كان له أن يكون ، فإن الثقل ليس بمحرك بطبيعته ، إذ لو كان محركاً بطبيعته لكان له متحرك

١ ذكره ابن أبي أصيبعة في «عيون الأنباء في طبقات الأطباء» ص ٦٠٨ س ٣ من أسفل ،
 طبعة ببروت سنة ١٩٦٥ .

٣ مكررة في المخطوط . \_

٣ أي من « السماع الطبيعي » لأرسطوطاليس .

بالطبيعة ، والمتحرك عنه إنما هو بالقسر . ومن هنا تبين ما قاله أرسطو في الثامنة أن الجمادات كلها ليس تفعل ، بل تنفعل . فأما كيف حرَّك الثقلُّ الحجرَ فنحن نقول فيه . وقد تبين في مواضع كثيرة أن الهيولى الأولى لا صورة . لها . ولا هي شيء موجود بالفعل أصلاً . وإنما وجودها أبدأ بالقوة أحد المقولات العشر ، وهذا هو مرتبتها في الموجودات. وتبيّن أيضاً أن الوجود ينقسم إلى المقولات العشر ، وأن الجوهر الكائن الفاسد قوامه بهذا الموضع الذي هو الهيولي الأولى ؛ وبمعني آخر هو به موجود ، وهو الصورة . فالهيولي يوجد فيها ضرورة ً أكثرُ من مقولة واحدة . فإنه ليس يمكن أن يوجد جوهر هيولى خلواً من أعراض كثيرة ، مثل أن يكون ذا كم ، وذا أين ، وذا كيف \_ إلى غير ذلك من أجناس المقولات العشر . لكن يتقدم في الهيولى ضرورة أحد أنواع الجوهر . ولذلك يوجد في الهيولى ما يوجد منها من أنواع المقولات التسع . وقوام ما في المقولات إنما هو ما في مقولة الجوهر . وما في مقولة الجوهر يوجد في حدود ما في المقولات التسع . ولا يمكن أن يكون شيء ما من المقولات التسع وقوامه خلواً من الجوهر . وبهذا يفارق الجوهرُ الأعراضَ . فإن الجوهر إنما هو أول معنى يوجد في المادة الأولى ، والمادة الأولى إنما هي موجودة كما قلنا بأنها بالقوة ، وإنما هي بالقوة أحد أنواع الجوهر : وكونها بالقوة أحد أنواع العرض إنما هو بأن يتقدم فيها في الوجود أحد أنواع الجوهر . فالمادة الأولى هي بذاتها وجودها أولى أحد أنواع من حيث هي نار هي بالقوة أحد أنواع العَرَض من حيث هي جوهر ما ؛ وكذلك هي بالفعل أحدُ الجواهر بذاتها . وهي أحد أنواع الأعراض من حيث هي جوهر ما ؛ وكذلك هي بالفعل أحد الجواهر بذاتها ؛ وهي أحد أنواع الأعراض بأنها جوهر ما . وقد يتشكك على هذا القول فيقال إنها لا تكون بالقوة جوهراً ما إلاّ وهي

جوهر آخر ، لكن ذلك بالعرَض لا بالذات ، لأن ما بالقوة ليس بمفارق

للموجود بالفعل . فإنه لو كان ما بالقوة موجوداً بالفعل شيئاً ـــ وهذا بَيَّنْ " بنفسه عند مَّن ۚ زاول الصناعة الطبيعية أيسر مزاولة فليكن على ما بالقوة ه ، `` وليكن بالقوة هو ج أولاً ، ويلزم حاك م ل ، فإذاً ه بالقوة ح ك م ل على ترتيب . فإذا صار بالفعل حصار ك م ل [ ٣٤٤ ب ] وسواء كانت الأعراض واحداً أو كثيراً فـ ح إذن ليس يوجد في ه أبداً بها ؛ بل أحد أسابها ك في ه ح ، وليس كذلك ح فإن ح يوجد في ه من غير أن يتقدم فترة وجود آخر بالذات . فأما أن ه إذا كان بالقوة ح كان عند ذلك في ه نوع ـ آخر مجانس لـ ح فذلك بالعَرَض لا بالذات ، وليس ذلك النوع سبباً لوجود ح في هـ. فأما أن ه تحتاج في كونها ح إلى سبب آخر وهو المحرك فذلك إنما هو لشخص شخص من أشخاص الجواهر لما كانت صورة الأشخاص متقابلة في هيولى واحدة بالعدد ولم يمكن اجتماع المتقابلين معاً في وقت واحد ، وهذا خارج عما قصدناه . فلتكن على الهيولى الأولى ه ، ولتكن ح أيناً ما كأحد أنواع الفرق فـ ك ليس يوجد في ه دون سبب يتقدم وجوده في ه ، وإلاًّ فتكون الأعراض مفارقة للجوهر . فليكن على ذلك المعنى المتقدم ح ف ب إن كان به قوام ح فـ ح في ب على المجرى الطبيعي . وإن كان ليس قوامه به فـ ك في حـ خارج عن الطبع ، ووجوده فيه خارج عن الطبع قسراً ، أو غير ذلك ؛ ولأنه أينٌ فهو قسرٌ ضرورةً ، إذ أنواع الأين متقابلة وجنسها غير مفارق للجوهر ، بل بلزمه التكافؤ بضرورة . وذلك بيّن لمن زاول هذه الصناعة أيسر مزاولة . فوجوده فيه إنما هو لعائق . إذ ليس ك ومقابله في المتقابلة التي هي للموضوع بالسواء كالجلوس والقيام لزيد . فإذا تتقدم ك في ه وجود آخر ، وهو إما وجود آخر ، وإما نسبة العالم إليه ، وهو سبب على أنه جزء مما به قوام ك . فليكن على العائق ق . فـ ك يوجد في ه مع وجود حـ

١ ط: الممايله.

أو ق ضرورة". وليس يمكن أن يوجد ك في ه دون ح أو ق ولا بالقول مثلا" ، فكيف بالوجود . فإذا زال ح ــ وزوال ح إنما يكون ضرورة ً بتغير وقد يكون بالطبع وأسباب أخر، فسيزول ك . فزوال ح إن زال حدفعة ٌ زال هو دفعة . وإن زال شيئاً شيئاً زال هو شيئاً شيئاً . فزوال له مساو لزوال ح ، لأن ك فرضناه عرضاً طبيعياً ذاتياً . وقد يتفق أن زوال ك و ح باق . فإذا كان ك عرضاً في ح بالعرض إن كان ك في ه يتقدم وجود ق . فبزوال ق يزول ك . فإن كان ق يزول شيئاً فشيئاً فساوق زواله زوال ك ؛ وإن زال دفعة ً وذلك ممكن ففي ذلك الآن يلزم زوال ك . لكن إن كان شيء له ضد . فإنكان لا وسط بينهما زال ك دفعة ً ، وليكن على ضده ل أو لأن ك فرضناه فـ ح خارج عن الطبع . فإذا ل لـ ح بالطبع صار ك في ح إذ لا وسط بين ك ك ل ولا يخلو ح منهما كالواحد والكثير ،والزوج والفرد . وإن كان بينهما أوساط فبيَّن أن ح هو بالقوة ل . فقد يمكن أن يتحرك ، لأن كل متحرك هو بالقوة ذلك الذي إليه يتحرك ، ففيه المتحرك . ولأن ما هو بالقوة ه هو بالفعل ك ، و ك منقسم ، فإذاً يجب ضرورة ً أن يكون في ه : ل . ويحتاج وجود شيء ـــ آخر يوجب ذلك كما قلنا وهو إما ه وإما ح. لكنه ليس ذلك ق فهو ح. فـ حـ هو الذي يوجب له أن يكون فيه ك ، وبه يستأهل ه ك . فلذلك كان يلزم ضرورة أن يكون في ه في الآن . لكن لما كان ل ﴿ كَا مَتَضَادِينَ وَمُنْقَسِّمِينَ لم يكن ذلك في الآن ، فكان في زمان . فلذلك وجد جزء بعد جزء على اتصال ، دون أن يكون في أحد الأجزاء أبين . وهذا هو الحركة . فإذن حـ هو المحرك له على هذا الوجه .

وقد يسأل سائل في ك ك ل إذا كانا لا أوسط بينهما متى صار ل في ح؟ فإن كان في الآن الذي زال فيه ح ، و ح كان أبداً ك ، فقد صار ح هو ك ك ل معاً . وهما متضادان . وذلك لا يمكن . وإن كان في آن آخر وكل

آنين فبينهما زمان ، فقد كان حخلواً من ك ك ، وصار بينهما وسط . وذاك كله خلاف ما فرض . فالقول في هذا جزءٌ من القول في الحركة . وقد تبيّن أن الحركة لا أجزاء لها في السادسة من «السماع » . وتبين أن الآن إنما هو للمستقبل ، لا للماضي . فلنعرج عن القول فيه للناظر في التغير ، إذ ليس ذلك من سبيلنا في هذا القول .

فقد تبين إذن كيف تحرك الجمادات ؛ وبالجملة فكل ما يتحرك إحدى الحركتين المتقابلتين بالذات . فأما الأجرام المستديرة فليس نجد فيها لحركة من حركاتها متقابلات . وقد تبين ذلك في الأولى من كتابه « في السماء والعالم » . وكل ما يتحرك حركة واحدة من الحركات المتقابلة فهو جسم طبيعي،وصورته وهي جزء يقال لها طبيعة على الخصوص . وكل تغيّر فله مقابل واحد وأكثر من واحد : فقد يقابله السكون فقط ، مثال ذلك : التعلم ، فإن مقابله : البقاء على الجهل . وقد يقابله مع السكون تغير آخر كالصعود ، فإنه يقابل : اللبث أسفل ، ويقابله الهبوط ، وهو الحركة إلى أسفل . وقد يقابل الحركة الحركة على غير هذين الوجهين . وقد لخص ذلك في الحامسة من ٥ السماع ٥ . فالحركة في المكان ولها أطراف متقابلة : فهني الصعود والهبوط ، فهني لكل جسم هيولاني ، وهي أولاً للاسطقسات، ولكل واحد منها واحد من أصناف هذه الحركة بالذات : كالهبوط للأرض ، والصعود للنار : وهي لسائر الأجسام من أجلها ، لأن كل جسم هيولاني [٣٤٥] فهو إما واحد منها أو مؤلف من أكثر من واحد ــ مثال ذلك : أجسام النبات والحيوانات ، فإنها مركبة من الأرض والماء ، والزيت والشمع فهو مركب منهما ومن الهواء والدخان ، والبخار : من الماء والأرض ، وقد لخص أصنافَ هذه أرسطو في مواضع كثيرة .

وأما الأجسام الأخَمَر التي لم تُعْطَ مبدءاً أكمل من هذا من مبادىء وجود

الاسطقسات بل مبادىء وجودها مجانسة لتلك. فليس لها من حركة المكان بالذات الا هذان الصنفان فقط كالذهب والشمع وأجسام النبات وأجسام الحيوان إذا فارقتها الأنفس. كخشب العرعر وخشب الأبنوس. ولذلك توجد لها سائر الحركات بالعرض: إما خارجاً عن الطبع. أو قسراً.

وأجناس الحركة المكانية ثلاثة : منها الجنس الذي طرفاه الصعود والهبوط . والثاني : الجنس الذي طرفاه التقدم والتأخر . والثالث : الجنس الذي طرفاه التيامن والتياسر . فهذه الأجناس الثلاثة هي أجناس حركة المكان البسيطة . فأما كل حركة غير هذه فهي مركبة مثل حركات الوارد . فأما حركات الاستدارة للحيوان فإنما هي حركة على شكل كثير الزوايا وتكون مركبة على جهة التشافع والامتزاج . وتلخيص ذلك خارج عما نحن بسبيله .

والحركة في المكان تسمى في لغة العرب بعض أصنافها \* النقلة \* . وهي الحركة الإرادية . وربما قيلت في الحين بعد الحين في كل صنف من أصنافها نقلة . فلنطلق نحن عليها الانتقال . فالانتقال : ما كان منه في الفوق والأسفل فقد قلنا فيه . وأما الحنسان الآخران فلهما يوجدان للحيوان خاصة " . وليس يوجد صنف صنف منها لصنف صنف من الحيوان ، كما وجدت أصناف الانتقال للاسطقسات ، بل يوجد المتقابلات بالسواء للحيوان الواحد بعينه بالعدد ، لكن لا كل حين من الزمان . والسبب في اختلاف ذلك هو أن الفوق والأسفل لكن لا كل حين من الزمان . والسبب في اختلاف ذلك هو أن الفوق والأسفل عدودان بالطبع : فإن الأسفل هو المركز ، والفوق مقعر فلك القمر أو جسم تحرد ونه . ولا يمكن في المركز أن يكون فوق ، ولا في مقعر فلك القمر أن يكون أسفل، فإن ماهينهما تقتضيان ذلك . فأما اليمين فليس بمجرد في ذاته يكون أسفل، فإن ماهينهما تقتضيان ذلك . فأما اليمين فليس بمجرد في ذاته فإن وجود المكان يميناً إنما هو بالإضافة إلى المتحرك ، وبذلك يكون المكان الواحد منهما يميناً لواحد وبساراً لآخر في آن واحد . ويكون يميناً ويساراً لاخر في آن واحد . ويكون يميناً ويساراً لاخر في آن واحد . ويكون يميناً ويساراً

لحيوان واحد بالعدد ، لكن في زمانين لا في زمان واحد . وكل حيوان فهو ذو جسم متميّز الجهات . وكل ذي جسم متميّز الجهات فللمكّان الأول الذي هو فيه إضافات متميّزة إلى الأمكنة الأخرَر . ولكل نوع من أنواع الحيوان أنواعٌ من المكان طبيعية له ، مثال ذلك : الطائر . له أمكنة في الهواء طبيعية ، وأمكنة في الأرض . وقد توجد له أمكنة في الماء . وقد لحص ذلك أرسطو في كتاب « الحيوان » . فأما هل أمكنته في الهواء مشابهة ٌ لأمكنته في المادة، أوْ لا ، فتلخيص ذلك لائق بالقول في حركات الحيوان المكانية ، فقد وقفنا هذا القول على وجود المتحرك في الحيوان بالطبع . . . ' . . . إلا وهو حيوان ، لأن الحيوان فهو ذو جسم متميّز الجهات ، فأمكنة متميّزة الإضافات بعضها إلى بعض، هذا الحيوان من جهة ما هو حيوان . وأكملُ الحيوان تميُّزُ جهات فهو الإنسان ، لأن جهات كل جسم مستقيم : ست . وأما النبات فقد تميز فيه الفوق والأسفل. لكن بخلاف وضع العالم. وسنقول فيه بعد هذا . وأما الحيوان غير الناطق فقد تميّز في الساعي منه : الأمام والحلف . وإن ذوات الأصداف ليست ساعية . وتميّز في أكثر هذه : اليمين واليسار . فأما الفوق والأسفل فلم يتميّز فيه أن الجهات مستديرة ولا قوائم لها . وأيضاً فإن وضع واضعٌ أسفل الحيوان قوائمه كأنه فوقه هو ظهره ، والظهر في الإنسان هو وراؤه .. والإنسان بين جميع الموجودات الهيولانية تميّزت فيه الجهات كلها : فإن أمامه تميّز من ورائه . وفوقه من أسفله . ويمينه من يساره . وهذه الأجناس ـ أعنى أجناس الحركة المكانية ـ قد تكون بإرادة الحيوان . وقد تكون له بالضرورة . أما بالضرورة كهبوط المردي من علو ، فإن هذا أحد أصناف

١ بياض في ط .

ما يقال بالضرورة . وقد تلخص ذلك في علم الأخلاق ، ونقل المريض من مضجعه . وقد يكون بإرادة : كحركة الإنسان إلى السوق . فأما حركة الضرورة من غير الجنس الأول فقد يكون المحرك للحيوان خارجاً عنه . وقد يكون في الجنس الأول . مثل نقل المريض من البيت إلى الشرفة أ . وأمكنة الحيوان فإنها مع تحديدها بالإضافة إليه فلا بد لكل مكان من تحديده . فإن الركن مكان حددته الصناعة ، والمقبض مكان تحدد بالقبض .

وتلخيص أصناف أمكنة الحيوان لائقة بالقول في الحركات المكانية .

<sup>.</sup> ط : المشرق .

## [ ٣٤٠ ] < رسالة في القوة النزوعية >

ومن قوله ° رحمه الله في القوة النزوعية :

العادة إنما توجد للإنسان بالنفس النزوعية . فإن الذي يقبل العادة هو الحزء النزوعي والحزء العادي . والعادة أصناف يقال عليها العادة بتشكيك . فيجب أن نحصي أ الأشياء التي تقال عليها العادة ، ونلخص بعضها من بعض حتى تتميز :

الخشوع : ومقابله لا اسم له في العربية ، فليُسمّ الاستهانة . والحشوع

و في الهامش العنوان : « وأيضاً كلام لأبي بكر محمد بن يحيى في القوة النزوعية » .

ا « التشكيك عند المنطقيين : كون الفغظ موضوعاً لأمر عام مشترك بين الأفراد، لا على السواء بل على التفاوت . وذلك المفظ يسمى مشككاً بكمر الكاف المبغدة . ويقابله : النواطق ، وهو كون المفظ موضوعاً لأمر عام بين الأفراد على السواء . وذلك المفظ يسمى متواطئاً . التشكيك قد يكون بالتقدم والتأخر ، بأن يكون حصول معناه في بعض الأفراد متقداً بالذات على حصوله في البعض الآخر ، كالوجود : فإن حصوله في الواجب قبل حصوله في الممكن قبلية ذاتية ، لأنه مبدأ لما عداه . ولا عبرة بالتقدم الزماني في باب التشكيك ... وقد يكون بالأولوية وعدمها ، كالوجود أيضاً فإنه في الواجب أتم و أثبت وأقوى منه في الممكن . والفرق بين هذا و الأول أن المناخر قد يكون أثبت وأقوى من المتقدم ، فإن الوجود في الأجسام الكائنة الحادثة في عالمنا هذا أثبت وأقوى منه في الحركة الفلكية المتقدمة عليها تقدماً بالذات . - وقد يكون - أي التشكيك - بالشدة و الضمف ، كالبياض فإنه في الثلج أشد منه في العاج ، إذ تفريق البصر في التلج أكر وأكمل منه في العاج » . ( « كشاف اصطلاحات الفنون » للتهانوي ، ج ١ ص التلج أكر وأكمل منه في العاج » . ( « كشاف اصطلاحات الفنون » لتهانوي ، ج ١ ص التلج أكر وأكمل منه في العاج » . ( « كشاف اصطلاحات الفنون » لتهانوي ، ج ١ ص

۴ ط: محص.

٣ ط: بعدل (!) .

إنما الكون بالعادة ، وقد يكون بالطبيعة . فالذي يكون بالطبيعة هو الخشوع للكمال من جهة أنه كمال ، والاستهانة بالنقص من جهة أنه نقص ممكن لما كان الكمال والنقص ليسا بذاتهما موجودين . بل إنهما حالان لحقتا الأمور فكأنهما جنسان ، فلذلك إنما يوجدان في موضوعاتهما . فكل كمال فيجب أن نخشع له . وهذه قضية أولى معترف بها عند الجميع . وأما أن هذا أو ذاك كمال ــ فذلك مما يحتاج إلى تبيين . فقد يكون أمرٌ ما عند قوم كمالاً ، وعند آخرين نقصاً . وذلك بيَّن لمن تصفح الشرائع المختلفة والآراء والسُّنَن. وقد يكون شيء كمالاً عند شيء . ونقصاً عند شيء آخر . وهذا الكمال . بالإضافة . وهذه قد تكون وقتاً ما كمالاً ، ووقتاً غير كمال . لكن هذا ليس يقال له كمال . بل يطلق عليه اسم الحير . فإن الجيرات إما أن تكون مرادفاً للكمال ، أو أعمّ منه . فالأشياء التي هي كمال قد تكون بالوضع والشرع فتكون في بعضها الآراء المكتوبة والآراء غير المكتوبة تشتمل على -الكمال بالوضع، فتكون عند قوم ما، وعلى الكمال المستور فتكون عند الجميع . وما بالوضع فمختلف: فما كان كمالاً عند قوم لا يكون كمالاً عند آخرين. فلذلك مَنَ ۚ نشأ في قوم ما تخشع نفوسهم لأوور يستهين بها آخرون . فلذلك إذا كان ما هو كمال في الوجود ، وكان إنسان ما في قوم قد اعتاد أن لا تخشع نفسه لذلك الذي هو كمال ، ثم تبيّن له أن ذلك الأمر كمال ، لم تخشع له نفسه ، ولا أكرمه ، ولا رأى أنه حصل له شيء ، فيكون ذلك العلم عند ذلك الإنسان مُطّرحاً لا يحفل به إلاّ من لزومه عن القول . كما أن المرضى يحسُّون المرَّ حلواً ، ويرون الواحد اثنين ، كذلك مرضى النفوس يرون الكمال نقصاً ويرون النقص كمالاً . وكما أنه لا سبيل لهؤلاء المرضى إلى أن

۱ ط: بما .

ُ يحسُّوا الحلو حلواً حتى يصحُّوا ، كذلك مرضى النفوس لا يمكنهم أن يروا الحير خيراً حتى تصحّ أنفستهم . وكما أن من المرضى مّن مجسّ الحلو مُرّاً ويقضى عليه أنه مر ، ومنهم من يحس أنه مرّ ويعلم أنه حلو أو يقضى أن الآفة عنده ، فواجب عليه مع أنه لا يستهينه أن يطرحه ؛ والثاني لا يستهينه فقط . وكلاهما لا يعقلان عن الحلو ما شأنه أن يعقل عنه . كذلك مرضى النفوس بلحقهم هذا بعينه فلا يعلمون عن الحبر ولا يحركهم الحبر ، ولا تكون الصورة الروحانية للأشياء التي هي خير تحرك هؤلاء أصلاً ، وإن حركتهم فإلى الهرب عن أهل السير المشهورة والموجود في سنى السنمائة <sup>7</sup> للهجرة من تاريخ العرب ، وكلها تودع في النفوس أمراضاً ، فلذلك لا يعرفون الكمال المتبري عن القوة ، وإنما يعرفون السكون . وهو إذا كان بالقوة محضاً . فهذا يقترن به التشوق بهم ، لذلك يشعرون به لأن التشوق ألم ، ويعرفون من الكمال ما يقترن به الحركة ، لأن اللذة عند ذلك تكون . فإذا حصل الكمال وتم لم يشعروا به . وكذلك لا يشعر الصحيح بصحته ، ولا يرى أنه أعطى شيئاً له قدر ، ويشعر المرضى بها . ويروبها أعظم المدركات إذ كانوا بالقوة أصحاء . والشعور بالسكون الكمألى ــ إن جاز أن يقال له سكون ، لأنه سكون لا تقترن به قوة حركة ، فلذلك السكونُ أمرٌ فاضلٌ جداً ، فيجب أن يرتاض في الشعور به حتى بحصل مَلَكَةً . وهذا النوع إذا حصل ملكة كان له عناء في وجود الإنسان عظيم القدر جداً . وهذا ممَّا يجب أن يتقدم فيوضع قبل القول في السعادة القصوى .

كما أنّا قانا في الانفعال ، فكذلك يجب أن نفحص فنحصي على كم

١ ط: الأشياء.

٢ ط: شي السب فانه الهجرة من تاريخ .

وجه يقال إن الفاعل يفعل ، وكيف نحس الجزء النزوعي بالفعل ، فإن النفس النزوعية بنفل بجزء آخر هو بالفعل ، النزوعية تنفعل ، وإنما نفعل لا بالنفس النزوعية بل بجزء آخر هو بالفعل ، لأن النزوعي بالقوة فقط . فقد يظن أن القول فيها لم ينقض في « الكون والفساد» كما عرض ذلك في اليمين . فإن أرسطو إنما تكلم عنه في « الآثار العلوية » فيما يلحق البحر الكائن عن الاسطقسات . ولذلك قال في « يه » ا من الحيوان أن القول في اليمين لم ينقص . وكل منفعل ، بل كل متحرك فهو بالفعل الحيوان أن القول في اليمين لم ينقص . وكل منفعل ، بل كل متحرك فهو بالفعل شيئاً موجوداً بالفعل ، ولكان الهيولى الأولى ضرورة ، وكان الإمكان قائماً بنفسه وشيئاً قائماً بذاته . وهذا ظاهر لمن زاول الصناعة الطبيعية أيسر مزاولة . والمتحرك هو جوهره ، بل هو جسم ما ، وإن كل متحرك منقسم ، لكن والمحدك هو للمحرك بجهة متوسطة بين ما بالذات وما بالعرض . وأرسطو يعد ذلك فيما بالعرض . وأرسطو يعد فيما بالقوة شيء ما بالذات وأولاً . وهو يتحرك من جهة ما هو بالقوة حتى لو

إ أي المقالة الخاسة عشرة من « الحيوان » . وقد تكلم أرسطو على اليمين في كتاب « أجزاء الحيوان » ص ٢٤٨ أس ٢٠، ص ٢٠٥ أ س ٢٠ (في أنه أسمى من اليسار) ؛ وص ٢٦٧ ب س ٢٠ مس ٢٠٠ ب س ٢٠٠ ب س ٢٠٠ ب س ٢٠٠ ب س ٢٠٠ أ س ٢٠٠ (في أنه أقدى وأكثر تقوماً من اليسار) ؛ وص ٢٧٢ أ س ٢٥ (في أنه أشد صلابة وأليق الحركة من اليسار) ؛ وص ٢٧٢ أ س ٢٥ (في أنه أشد صلابة وأليق الحركة من اليسار) ؛ وص ٢٧٢ ب س ٢٠ (في أن الحركة تبدأ من اليمين) ؛ وص ٢٨٤ أ س ٢٥ (في أنه أفضل استعمالا في العادة) .

كما تكلم عن اليمين أيضاً في «مشي الحيوان» ؛ في ص ٧٠٥ ب س ١٥ ( أنه يتمين حسب الوظيفة ) ؛ وص ٧٠٥ ب س ٥ ( ريتوقف عل التمييز إلى اثنين ) ؛ وص ٧٠٥ ب س ١٥ ( على أنه مصدر الحركة )؛ وص ٧٠٥ ب س ٣٠، وص ٧٠٦ أ س١ ( أنه يثبت بالتجربة ) وص ٧٠٦ أ س١٠ (أنه واحد في كل الحيوان ) ؛ وكذلك في صفحات ٧٠٧ ب س ١٥، ١٠ لا ب س ٥٠ ، ١٨٧ ب س ٥٠ ،

وجد ما بالقوة شيئاً مفارقاً للأجسام يتحرك بنفسه وصار ذلك الشيء إمّا جوهراً أو كمنَّا أو كيفاً أو أيناً أو غير ذلك من المقولات . لكن ما بالقوة يلزمه اضطراراً ــكما قلنا ــ أن يكون شيئاً ما بالفعل . وقد قلنا إنه شيء آخر بالقوة . فهو إذن بالفعل أحد المقولات ، وهو بالقوة أحد المقولات . فليكن ما بالقوة ا ق ، وليكن بالفعل ح ، وبالقوة ك . وبَيَّن ۚ لمن مارس العلم الطباعي أيسر ممارسة أن ما بالقوة من جهة ما هو بالقوة ليس تحت مقولة ، فإن كل ما تحت مقولة ــ أي مقولة كانت ــ فهو موجود بالفعل . والمقولات إذاً تقابل بالقوة كما يقابلها ما بالفعل في ح كم ك إذا كانا تحت مقولة واحدة فـ ح كم ك نوعان متقابلان . فإن كانا جوهرين فلا اسم لهما ، لكن قد يسميهما أرسطو وأبو نصر < الفارابي > عند الحاجة إلى ذلك متضادين . إلاّ أن المتضادين بحتاجان إلى موضوع واحد بالفعل . وليس لهذين موضوع بالفعل . وإنكانا تحت أحد المقولات التسع مما بالقوة موجود ضرورة جداً فله وجود ثالث هو : موضوع لـ ح كم ك . ف ح كم ك إن كانا تحت الكم فهما أكبر شبهاً للمتضادين من الصنف الأول . ولذلك يقال في النموّ إنه حركة ُ. وإنه تغير أكثر مما يقال في السكون . وقد شابه أنواع الكم المتضادات في نحوين : أحدهما أنها أنواع تقترن بها أعدام مجانساتها ، كما وجد ذلك في صورة الجواهر . والثاني أن لها موضوعات موجودة بالفعل قابلة لأنواع الكم . وليس لأنواع الجوهر موضوعات ، بل هي الموضوعات ، بل إن قيل للمحرك موضوعات فبطريق التشكك . وإنما فارقت المتضادات في أن ليس لأنواع الكم طرفان محدودان ينطق عنهما ، فإن أعظم الكلاب لا يمكن أن يكون له عظمَ الفيل، وأصغرها لا يمكن أن يكون في عظمَ نملة . فأنواع عظم الجواهر كثيرة مختلفة ، وأطرافها غير محدودة إلا أن يكون بالإضافة إليها فيعرض لها تضادً ، كما يعرض لأطراف المزاج في الكيفية . وقد لُخَّص ذلك في

۱۱ر ۱٦۱

و المزاج ، ' . فأما ح ك ك إن كانا كيفين وكانا تحت واحد من أجناس الكيفية الأربعة فلهما موضوع موجود بالفعل . ويقترن بكل واحد من أنواع ذلك الجنس عدم مجانس" له ، وفيهما نوعان هما طرفان لا بالإضافة بل بالإطلاق . ولا يمكن أن يوجد نوع أبعد من ذلك الطرف في مقابله . وليس كذلك فيما هو كم . فليكن أصغر عظهم وهو الكلب مثلاً عليه أ . وأعظم عظم عليه رفا بما يوجد في أ أو ب ك ح ك ر . فكل نوع من الكم يوجد في الكلب فهو أقرب من ر من عظم أ من د ؛ وليس يوجد عظم أبعد من أ من د . لو وجد ذلك لكان كلباً أصغر من د . وهذا لا يمكن . لكن إن فرضنا أ حجراً فقد يوجد فيه أصغر من ر ، وليكن ه . فعظم ر أقرب إلى أ من ه . فد ليس طرفاً في م إلا إذا كان م هو كلَّياً. فهو نوع من الجوهر. فعظما أ كا ك ليسا طرفين بالإضافة على التحقيق وبالذات إلى الموضوع الأول الذي هو بالقوة وهو الهيولي على التحقيق وبالذات، بل هما طرفان بالإضافة إلى الكلب، والكلب ليس بهيولي، بل يجري في مجراها ، لأن جزءاً من أجزائه هو هيولى . و أ كم ح ليسا طرفين مما هما أو نيل(!)من جهة إضافة لحقهما . فليسا إذن طرفين في الوجود . فإن كل شيء يوجد له أمرٌ ما من جهة ما هو ذلك الشيء فهو له في الوجود . وما كان يُوجد له وهو بحال ما ؛ وكان ذلك الشيء يوجد لشيء آخر ليس له تلك الحال ، فليس يقال إنه كذلك في الوجود . بل إن كان له في الوجود فعلى طريق التشبيه . وأيضاً فإن ح 6 ك إن كانا ليسا تحت مقولة واحدة فيمكن فيه ضرورة أن يكون ح 6 ك ، وإلا كان عندياً ولم يكن شيئاً موجوداً . فإن كان لا يمكن ذلك فليس ك 6 ح أحدهما

<sup>1</sup> أي في رسالته في « المزاج » وهي رقميّ ٣٠٤ في المجموعة المخطوطة ببرلين برقم ٥٠٦٠ في فهرست ألڤرت . ∸راجم هنا ص ١٢٠ – ص ١٢٠.

۲ ط: مجانساته.

موضوع للآخر ، إلا كما يقال إن النير بالقوة بارد ، لأن النير يلزم الحار من النار . وتلخيص هذه الأصناف وإحصاؤها سهل لمن أراد ذلك ، ونحن نكتفي بهذا التلخيص على طريق الرسم .

فالمتقابلات كلها ، إذا كانت في موضوعاتها ، فيلزمها ضرورة فيها أعدام متقابلاتها . والأعدام أصناف : فمنها عدم الجوهر ، وعدم الكم ، فإن كان وعدم الكيف . ولست أقول إن الجوهر يعدم أصلاً ، ولا الكم . فإن كان شيء ما ليس بكم كالعقل ، فإن هذا سلب وليس بعدم . وقد [٣٤٦] لحص أبو نصر النحو الذي به يقال له عدم . والعدم ينسب إلى المقولة على نحوين منها سلبها ، كقولنا : السماء لا ثقيلة ولا خفيفة ؛ ومنها رفع سلب نوع نوع منها عن موضوع يمكن أن يوجد فيه ذلك النوع . وهذا أحتى باسم العدم من الأول . ثم يقال بعد ذلك على أنحاء ، أحقها كلها باسم العدم : العدم الذي لحص في المتقابلات في كتاب ؛ قاطاغورياس » . وهذا النحو الثاني الذي ذكرناه هو الذي يذكره أبو نصر ح الفارابي > ويقول : أرسطو يعد عدم كل مقولة فيها : فعدم الجوهر في مقولة الجوهر ، وعدم الكم في مقولة الكم .

وبيّن بأيسر تأمَّل لمن زاول الصناعة الطبيعية أن المادة الأولى لا يمكن فيها أن تعرى من بعض المقولات حتى لا يكون فيها نوع واحد منها . فأول ذلك : الجوهر . وذلك مما تبين في الأولى من والسماع و الطبيعي إذ لو عربته عنه لكانت المادة الأولى ذات صورة . ويليه الكم ، فإنه ولا جوهر واحداً هو لأن ليس بجسم . فما أبعد ممن ألَّفَ العظم مما لا ينقسم! فإنه إن كان كذلك وُجِد جوهر لا كم له . وهذا محال . وقد تبين في أول السادسة من والسماع » وبين أكثر بياناً عند التأمل . ويجب أن تعلم أن العيظم يقال على المستدير والمستقيم بتشكيك ، وأن العيظم المستدير ما كان له مركز . وقد

لحصنا في تفسير معاني السابعة من والسماع » 

الطبيعي 

الكيف الانفعالي : كالحرارة ، والبرودة ، والرطوبة ، والبوودة ، والرطوبة ، والبيوسة . ولذلك كل جوهر هيولاني فهو جسم . والجسم يقال بتشكيك على المتحرك باستقامة ؛ وهيولاهما ليست واحدة بالنوع كما صورهما ، بل تتناسب تناسب الصور . والمادة التي تقبل الحركة على الاستقامة هي الهيولى على التقديم . فأما التي تقبل الحركة المستديرة فهي أبداً موضوع وليست بهيولى ولا مادة . بل إنما يقال لها هيولى ومادة بالمناسبة ، كما الانقعالية ، ولا يمكن تعربها منها . ولذلك إذا أراد أرسطو أن يدل على جميعها يقول : كل جسم ملموس . وكذلك إذا أراد أرسطو أن يدل على جميعها وكذلك الأبن . وكذلك الوضع . وكذلك المتي المي المي الكيفية الكم الذي هو الشكل والصورة المقولات التسع بيّن من أمرها أن الهيولى الأولى لا تعرى منها ، لكن بعضها أبين من بعض .

فأما الفعل والانفعال فقد تُشكِّك فيه . لكن إذا تُعُقِّب أمره ظهر أنه كذلك . فأما مقولة «له » ا فإنها توجد لذي النفس ؛ وقد يوجد في الجمادات ما يظن به أنه «له » ، غير أنه إذا تعقب أمره ظهر أنه ليس تحت هذه المقولة . وكذلك اللون : فقد يظن ببعض الأجسام أنها غير ذات لون ، كالهواء والزجاج ، وأبين من ذلك : الطعوم والروائح والمذاقات ا فإن موضوعها قد يخلو من جميع أنواعها . لكن وإن كان ذلك فليست هذه موجودة للجوهر بذاته أولاً ، بل إنما توجد ثانياً وبعد أن تتقدمها في الموضوع موجودات شي تحت الم

١ أي مقولة الملك .

۲ ط : والمونعاب .

٣ ط : محدوله (!) .

مقولة أخرى . وكأن هذه ، وإن لم تكن أنواعاً لنلك ، فهي كالأنواع ، مثال ذلك : الطعوم ، فإنها وإن لم تكن أنواعاً للحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة فليست خارجة عنها ، لأنها حرارة لحقها أمر آخر ، صارت به اللك الحرارة نوعاً لحنس آخر كما عرض في القول في الأكر المتحركة : فإن النظر فيها ليس هندسياً متأتياً للنظر الهندسي ، بل هو واقع تحت النظر الهندسي . وقد لحصنا ذلك في أقاويلنا «في النفس » .

وقد تلخص ما قلناه على نحو آخر ، وهو أن كل جسم فهو مؤلف من صورة وموضوع . وموضوع الأجسام السرمدية يخص بالموضوع . وموضوع الأجسام السرمدية يخص بالموضوع . وموضوع الكائن الفاسد يقال له هيولى ومادة وما شاكل هذه الأشياء . وكل جسم فاسد فهو اسطقس أو مؤلف من اسطقسين فزائداً . وكل مركب من أشياء ففيه ما لتلك الأشياء اللازمة للاسطقسات من المقولات هي أنها جواهر ، وأنها ذوات أعظام ، وأنها ذوات كيفيات انفعالية ، وأنها ذوات أوضاع وأيون ٢ ، وأن لم متى ، وأنها مضافات ، وأنها تفعل و تنفعل . وكل جسم ففيه هذه الأجناس من مقولات ضرورة " . وأما سائر ما يوجد للأجسام الهيولانية فهي راجعة إلى هذه — مثال ذلك : الحشونة والقحل ٣ ، والصلابة واللين ، والملاسة . فأما سائر ما يوجد للأجسام الهيولانية علي راجعة إلى هذه . مثال ذلك ح ... ح أنها خانها ضروب من الرطوبة واليبوسة . فإن اليبوسة إذا لحقها عارض صارت خشونة ضروب من الرطوبة واليبوسة . فإن اليبوسة إذا لحقها عارض صارت خشونة وقحلا " . ومن الرطوبة تكون الملاسة واللين . وقد ذكر حذلك ح أرسطو في

١ ط: بها .

٢ جمع أين ، أي مكان .

٣ قعلَ الثيء : ببس . ويقال قعل الشيخ : يبس جلده .

إنقص وردت في المخطوط علامة تدل عليه .

الثانية من « الكون والفساد » وكذلك الطعم والرائحة ، فإن هذين الجنسين منهما الرطوبة واليبوسة كالهيولى . وأما الألوان فالقول فيها قول آخر . وإذا تُعُقّب الأمر فيها ظهر أن هذا الجنس يوجد للاسطقسات . واستقصاء ذلك في غير هذا الموضع .

وقد بيِّن في السابعة من " السماع " أن الاستحالة إنما تكون في المحسوسات فليَـقَفُ من شاء على ذلك من كلام أرسطو هنالك ، ومما قاله المفسرون فيه . فالفعل والانفعال إنما هما في الكيفيات الأولى ، وهي التي بها يكون الكون والفساد ، وهي الأربعة ، وقد عُدُّدت في مواضع كثيرة . وقد بينًا نحن في مواضع غبر هذه أن القوى تقال باشتراك على : المنفعلة وعلى الفاعلة ، ورسمنا كل واحد من هذين الجنسين . فالقوى الفاعلة هي ضرورة [ ١٣٤٧ ] موجودة ، وإنها تقترن بموجود بالقوة المنفعلة تصير ضرورة موجوداً وتصير شيئاً ما مشاراً إليه ، بعد أن كانت غير موجودة ، لكنها تقترن بموجود . والحركة في المكان تناسب الانفعال . ولا فرق بينهما فيما نريد أن نقوله . وكل مُتحرك فله محرّك ، وكل منفعل فله فاعل . والحركة في المكان إنما تنسب إلى الحيوان خاصة ، وإلى الأجسام المستديرة . فلنترك القول فيما يخص المستديرة فإنه ليس تنسب لنا هذه(!) والحيوان إنما يقال إنه متحرك بذاته ومن ذاته في المكان خاصة ، وذلك أن فيه المحرك وهي النفس والمتحرك وهو البدن وقد تلخص ذلك في الثامنة من «السماع » . فالمنفعل هو البدن ، والفاعل القريب هو النفس ، وهو النزوع . ولا يكون نزوع إلا ً بوهم ، وقد يكون الوهم ولا يكون نزوع . والوهم هو المحرك ، والمتحرك هو الحسد . فليت شعري : النزوع أهو يوجد في الوهم حتى يكون له كالآلة ، أو هو في المتحرك حتى لا يكون هيولى لذلك الوهم إلا بذلك النزوع! فإنه ليس كل هيولى لكل متحرك ، بل لكل محرك بالطبع متحرك بالطبع . وقد ذكر ذلك أرسطو في الثامنة من « السماع » . فأما أن التوهم ليس موضوعاً للنزوع فذلك كالبيِّن بنفسه . فالنزوع إذاً في شيء آخر . ولأن النزوع في محسوسه فهو ضرورة حال في جسم ، إذ لا يحسُّ إلاَّ جسم . فهل هو صورة لذلك الحسم كالزجاج ؛ فإنه إذا كان زجاجاً بالقوة ــ وذلك عندما يكون حجراً ــ فليس يمكن أن يتخذ منه آنية . فأما إذا صار زجاجاً بالفعل أمكن ذلك ، كالرطوبة في السمع ، فهو حال في ذلك الجسم . ولذلك الجسم وجود ما آخر . فلنفحص عن ذلك . والمقدمات الحاصة بهذا النظر الذي تتخذ منه الدلائل عليه قليلة . ولكن ليس يجب علينا بذلك ترك الفحص . وفي أمثال هذه يقول أرسطو : إنَّا وإن علمنا أنَّا لا نبلغ من العلم بهذا الأمر كنهه ، فلنبلغ منه قدر الكاد . وهذا إنما هو في التصور ، لا في التصديق . فنقول إنه قِد تبين في غير موضع أن القلب أو ما يقوم مقامه هو مبدأ الحيوان . وأنه ينبوغ للحارّ الغريزي الموجود في البدن ، وأن بالحارّ الغريزي تكون جميع الحركات الموجودة في البدن ، وأعنى بذلك الاغتذاء وضروب النزوع والتوهم والتفكر : فإن الهضم وإن كان في المعدة فهيي كالكتابة وإن كان القلم هو الذي رسم الأحرف فإن الراسم هو الإنسان.

وبالجملة فالمحرك الأول هو الذي يُنسَب إليه الفعل ، كما تبيّن ذلك في ثامنة «السماع » وقلناه نحن في «رسالة الوداع » . فإن المنصور هو الذي قتل عبد الله بن علي وإن كان لم يتناول ذلك المنصور بيده، وكان بعيداً عنه . فإن الآلة قد تكون متصلة بالفاعل ، وقد تكون منفصلة : مثال ذلك الصائد هو الذي أخذ الذئب في الحبالة ، وإن كان الصائد غائباً عن الحبالة عند وقوع الذئب فيها . وذلك أن الآلة إما أن تودع المحرك الأول فيها حالاتها تفعل فعلها فلا تحتاج ضرورة إلى اتصالها بالمحرك ؛ وإما أن لا تقبل تلك الحال إلا وهي متصلة بالمحرك كالقلم .

## تفسير بحبي بن عدي

## للمقالة الأولى من كتاب أر سطوطاليس

الموسوم بـ «مطا طافوسيقا » أي «ما بعد الطبيعيات » وهي الموسومة بـ «ألف الصغرى »

قال أرسطوطاليس :

إن النظر في الحق صعبٌ من جهة ، سهل من جهة . والدليل على ذلك أنه لم يقدر أحدٌ من الناس على البلوغ فيه بقدر ما يستحق ، ولا ذهب على الناس كلهم ، لكن كل واحد من الناس تكلم في الطبيعة . لكن كل واحد من الناس تكلم في الطبيعة .

وواحد واحد منهم إما أن يكون لم يدرك من الحق شيئاً ، وإما إن كان أدرك شيئاً منه فإنما أدرك البسير ، وإذا جُمِع ما أدرك منه كان الممجتمع من ذلك مقدار ذو قدر . فيجب أن يكون سهلاً من هذه الجهة ، وهي الجهة التي من عادتنا أن نتمثل فيها بأن نقول [ ٢٦٣ أ ] إنه ليس أحد يذهب عليه موضع الباب من الدار . ويدل على صعوبته أنه لم يمكن أن يدرك بأسره ، ولا جزء عظيم حمنه > ٢ وإذا كانت الصعوبة من جهتين فخليق آ أن يكون إنما استصعب

١ ص : يسخن (!) .

۲ إضافة عن د ( == ابن رشد ) .

٣ من : فلحبو (!) .

لا من جهة الأمور بأعيامها ، لكن سبب استصعابه إنما هو منا : وَذَلْكُ أَن حِحال ﴾ العقل في النفس منا عندمـــا هو للطبيعة في غاية البيان يشبه حال عيون الحفاش عند ضياء الشمس .

قال يحيى بن عدي :

لما كان غرض الفيلسوف في هذا الكتاب بأسره ، أعنى في كتابه ذي المقالات الموسوم بـ ومطاطافوسيقا ١٠ ، أي في وما بعد الطبيعيات، إنما هو في الحزء الثالث من <sup>٢</sup> أجزاء الجزء النظري من جزئي الفلسفة ، وهو في العلم بالأمور العريَّة من الهيولي وإدراك حقائقها ؛ وكانت هذه المقالة أول كتابه هذا ــ فتحنا بما تضمنه هذا الفصل ، وهو وصف السبيل التي ينبغي أن تُسْلَكُ في التماس العلم ، وهي التي بها يُرَجِّي الوصولُ إلى الغرض المقصود ، وإن هذه السبيل هي تقديمٌ يُعَرِّف جميع ما أدركه [٢٦٣ ب] مَن ْ تَقَدُّم من العلم بالحق قبل تعاطى الاستخراج بأنفسها دون الوقوف على ما قد أدركه من الحق ِمَن ْ تقدمنا . وبَيِّن ْ أن التَّفرد بتعاطى استخراج الحق إما ألاً " يدرك به شيئاً من الحق، وإما أن يقل ما يدركه منه. وبيانه لذلك بطريق الاستقراء والاعتبار لماجرى عليه الأمر في إدراك الحق إلى هذا الوقت. فإنه إذا تصفّح ما وجده واحد واحد ممن تقدّم من طالبي الحق وجد ذلك نزراً يسيراً جداً ، وأنه إنما تَزَيَّد حتى صار للموجود منه مقدار يعتد به ، يجمع جميع ما أدركه جميعهم منه .

وبيَّن مع ذلك أن التفرد بالاستخراج يصعب به إدراك الحق جداً ،

١ فو : ناقصة .

۲ ص: في .

٣ ص : إما لأن .

وأنه إمّا أن لا يُدرك به شيء من الحق ، وإما أن يكون ما يدرك منه يسيراً نزراً بطريق الاعتبار أيضاً . ووصف أن صعوبة إدراك الحق تكون من جهتين : ذكر منها الجهة التي بها استصعب علينا إدراك الحق ، وهي أنه مين قبّلنا ، وأن السبب في ذلك أن حال عقولنا في أنفسنا عند الأمور التي [ ٢٦٤] هي في طباعها بينة جداً كحال عيون الخفاش عند ضياء الشمس .

وقصد بما ضمنه هذا الفصل شيئين : أحدهما : إرشادنا إلى سبيل النظر في هذا العلم ، والآخر ليشعرنا بصعوبته وحاجة من يريد نيل حظه منه إلى تحمّل مشقّته ، والصبر على الدَّأْبِ فيه . فهو يفسر هذا في هذا الفصل ، ويقول إن النظر في الحق صعبٌ من جهة .

قال يحيى بن عدي : النظر هو التطرُق من أشياء معلومة ظاهرة ، إلى علم أشياء خفية ؛ وزاد قوله : « في الحق » لسببين : أحدهما ليفصل بين هذا النظر العلمي وبين النظر الذي غايته العمل ، لا إدراك الحق فقط ، والآخر ليعلمنا أن النظر في هذا العلم إنما هو في أحق الحقائق فيما هي علل وأوائل له صعب من جهة ، أي أنه إما أن لا يدرك النية إذا قصد به جميعه ، وإذا انفرد المراد الواحد بطلبه ؛ وإما أن يُدرُك منه شيء نزر يسير . وسهل من جهة : أي إن قُصد إدراك بعضه واستُعين في القصد بجمع جميع ما أدركه منه مَن تقدّم .

قال أرسطوطاليس : [ ٢٦٤ ب ] « والدليل على ذلك أنه لم يقدر أحد " من الناس على البلوغ فيه بقدر ما يستحق ، ولا ذهب على الناس كلهم » — قال يحيى بن عدي : قد أخذ في أن يصحّح بهذا القول ما حكم به من صعوبة در ك الحق من جهة ، وسهولته من جهة ؛ فدل على صعوبته بقوله « إنه لم يقدر أحد " من الناس على البلوغ ا فيه بقدر ما يستحق » ... فالذي يستحق : الأوائل

١ ص : الظهور البلوغ (!) .

والعيلَل ، إذ هي مبادىء – أن تكون أسهل إدراكاً مما سواها ، كما يستحق الضياء أن يكون مبصراً أكبر مما هو ﴿ إذ هو ﴾ السبب في أن يبصر . ودل على سهولته بقوله : «ولا ذهب على الناس كلهم » .

قال أرسطوطاليس : « لكن كل واحد من الناس تكلم في الطبيعة ؛ وواحد واحد منهم إما أن يكون لم يدرك من الحق شيئاً ، وإما إن كان أدرك مشيئاً منه فإنما أدرك حريسيراً؛ فإذا جمع ما أدرك منه من جميع مَن أدرك ما أدرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار ذو قدر ، فيجب أن يكون سهلاً من هذه الجهة، وهي الجهة التي من عادتنا أن نتمثل فيها بأن نقول إنه ليس أحد يذهب عليه موضع الباب من الدار . ويدل على صعوبته [ ٢٦٥ أ ] أنه لم يمكن أن يدرك بأسره ولا جزء عظيم منه » .

قال يحيى بن عدي : قوة قوله الكن حكل واحد من الناس تكلم في الطبيعة ، وواحد واحد منهم إما أن يكون لم يدرك من الحق شيئاً ، وإما إن كان أدرك شيئاً منه فإنما أدرك يسيراً الله قوة استقراء ، يتبين به صعوبة النظر في الحق الخق الحلام البغه واحد واحد من المتقدمين من درك الحق السكون النظر في الحق. والسمون من الطبيعة الله إن كان إنما أشار به إلى مبدأ الحركة والسكون فإنما استشهد به على طريق المبالغة ، وذلك أنه لما كان الجزء النظري ينقسم إلى علم الطبيعة ، وعلم التعاليم ، وعلم الإلهيات ؛ وعلم الطبيعة منها أقرب الثلاثة هاهنا وأعرفها عندنا ، إذ كانت معلوماته محسوسة ، والحس هو مبدأ الثلاثة هاهنا وأعرفها عندنا ، إذ كانت معلوماته محسوسة ، والحس هو مبدأ عظيم ، عمارفنا . فإذا كان هذا العلم القريب منه ما لم ينبلغ منه جزء عظيم ، فالعلوم التي هي بعيدة منا هي أحرى ألا يبلغ منها جزء عظيم . فالعلوم التي هي بعيدة منا هي أحرى ألا يبلغ منها جزء عظيم . فالعلوم التي استعمله على طريق الاشتراك ح في > الاسم ، وعلى العموم فهو يعني به استعمله على طريق الاشتراك ح في > الاسم ، وعلى العموم فهو يعني به الذات الحق .

وقوله: «وإذا جُمع ما أدرك منه مين ْ جميع مَن ْ أدرك ما أدرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار ذو قدر » – قاله مبيناً به الجهة التي بها يسهل إدراك ما يدرك منه .

وقوله: «فيجب أن يكون سهلاً من هذه الجهة التي من عادتنا أن نتمثل فيها بأن نقول إنه ليس أحد يذهب عليه موضع الباب من الدار » لم يأت به فيه بجهة غير الجهة التي وصفها ، وهي جَمْع جميع ما أدرك من الحق المتقدمون ، لكنه أتى به حقداً على لزوم هذه السبيل وترك العدول عنها ، إذ لن يجهل أحد ، إذا اعتبر ما جرى عليه أمر إدراك من الحق فيما سلف طالبوه أنه لا يسهل بلوغ مقدار يعتد منه إلا بهذه السبيل التي وصفها ، كما لن يجهل موضع الباب من الدار . ولعل إنساناً من المتشوفين المتطلعين إلى وجدان أدنى مانع ح في > لغة الفيلسوف «إن كل واحد من الناس تكلم في الطبيعة » فيقول : أي بُهنت أوضح ، وأي تكذيب أفصح من [ ٢٦٦] قوله هذا ، إذ كان مما لا يخفى أن أكثر الناس لم يخطر ببالهم ولم يتجرعلى ألسنتهم أيهما ، فضلاً أن يتكلموا فيها وأن يفصحوا عنها !

فنقول لهذا المتطلع اللي عيب الفيلسوف إن هؤلاء الذين وصفهم بعدم العلم بمعى الطبيعة السمها : إنما هم أشباه الناس في أبدانهم : فأما ما به الناس ناس فهم مباينون للناس ، وذلك أن فعل الإنسانية التي بها كل واحد من الناس الحاص بها ـ وهو العقل بالفعل ـ غير موجود لهم ، ولذلك لا يستحقون اسم الناس . فكما أن اليد إذا عدمت فعلها الحاص بها ليست بالحقيقة يداً ، فكذلك العين والأذن ، وبالحملة كل ذات تعدم فعلها الحاص بها يعدم مع عدمه وجودها الحاص بها ، وذلك يستحق اسم تلك الذات ، وإن سميت

١ ﻣﺲ ً: ﻟﻤﻨﻮﻉ (!) .

بذلك الاسم فإنما تسمى به بغير استحقاق . فلذلك لم يعد الفيلسوف من مثابة الناس الذين هم بالحقيقة ناس لوجود فعل الإنسانية الحاصة بها له بصورة بدنه وعدم فعل الإنسانية الحاص بها ناساً [ ٢٦٦ ب ] ويحق فيه ذلك وما يصدق حاله . .

فقد انعكس عيب عائبه عليه ورجع عيبه إليه .

وقول الفيلسوف: «ويدل على صعوبته أنه لم يمكن أن يدرك بأسره ولا جزء عظيم منه » -- يوهم أنه تكرير لمعى قد قاله قبل هذا بقوله: «إما أن يكون لم يدرك من الحق شيئاً ، وإما إن كان أدرك شيئاً منه فإنما أدرك اليسير » . وليس الأمر هكذا ، وذلك أنه في هذا القول إنما دل على صعوبة النظر في الحق ما به لم يمكن أن يدرك بأسره ولا جزء عظيم منه وفي القول الأول فإنما قال إنه لم يدرك إلا أنه لم يمكن .

قال أرسطوطاليس: «وإذا كانت الصعوبة من جهتين فخليق أن يكون إنما استصعب لا من جهة الأمور بأعيامها ، لكن شبب استصعابه إنما هو منا وذلك أن حال العقل في النفس منا عند ما هو في الطبيعة في غاية البيان \_يشبه حال عيون الحفاش عند ضياء الشمس ».

قال يحيى بن عدي : إن صعوبة إدراك المحسوسات تكون من جهتين : إحداهما من قببًل خفاء المحسوس واستسراره ، والأخرى [٢٦٧] من قببًل ضعف الحس . وأما المعقولات فإنها ضربان : واحد معقول بذاته ، وهو غير الملابس للهيولى البتة " ، وهذا هو في ذاته في غاية البيان والظهور ، وهو مع هذا بعيد من حواسنا . فلذلك يصعب علينا إدراكه . فصعوبة إدراكه

١ ص : فجلس (!) .

۲ ص : والنفس .

٣ ص : البينة (!) .

من قبِلنا ، لا من جهته ، إذ كانت ذاته في غاية الوضوح ، لكنما يعرض لعقولنا عند دُنُوها إليه ما يعرض لأعين الخفاش إذا بدا لها ضياء الشمس الذي هو أحق الأشياء بأن يُبُصَر إذ كان في غاية النور الذي من دونه لا يُبُصَر بالبصر شيءٌ .

والضرب الآخر من المعقولات هو الصور الموجودة في الهيولى . وهذه : الصعوبة في إدراك العقل إياها من جهتها ، وذلك أن العقل يحتاج في إدراكها إلى إفرادها وتجريدها من الهيولى ومن الأعراض الموجودة معها حتى تصير معقولة فلذلك تكون صعوبة إدراكها من جهتها . وقد تكون من جهة العقل إذا لم يكن ذا حنكة بتجريدها، ولا ذا قدرة على تصييرها معقولة . وينبغي أن لا تذهب علينا صعوبة إدراك ما هو من الحق في غاية البيان وهو [ ٢٦٧ ب ] المبدأ الأول والعلة في وجود الحق في جميع الحقائق ؛ فإن السبب في ذلك هو أن مبدأ جميع معارفنا وعلومنا هو الحس . فإنا من الحس نترقى إلى حصول الأوائل في العقل التي هي أوائل البرهان ومبادؤه . فوجب لذلك أن يكون كل شيء لا يدرك بالحواس يصعب إدراكه علينا ، وأن يكون مبلغ صعوبته مبلغ بعُده من الحواس يصعب إدراكه علينا ، وأن يكون مبلغ صعوبته مبلغ بعُده من الحواس .

## قال أرسطو :

ومن العدل أن لا نقتصر على أن نشكر الذين شاركناهم في الآراء بأعيامهم فقط دون أن نشكر أيضاً من كان له في ذلك ولو بعض الحظ ، فإمهم قد أعانونا بعض المعونة ، وذلك أمهم تقدّموا فراضوا عقولنا وخرّجوها ، فإن طيموناوس لو لم يكن لكنّا سنعدم كثيراً من تأليف اللحون ، ولو لم يكن فرونس لم يكن طيموناوس . وعلى هذا المثال بجري الأمر فيمن تكلم في الحق ، وذلك أنّا أخذنا

بعض الآراء من بعض مَن ُ سلف ، وكان آخرون السبب في كون هؤلاء .

قال بحيبي بن عدي : أما أن شكر الحَـــن واجب [ ٢٦٨ ] على المُحسَّن إليه فظاهر" لكل ذي عقل صحيح . ومَنن ْ فعل ما يجب عليه فعادل" . وشكر المحسن إذاً عدلٌ . ولأنه لا إحسان أفضل من إحسان من جاء بالأفضل ، ولا شيء أفضل للإنسان مما يصير به ذاته على أفضل أحوالها . وهذا هو علم الحق . فَشُكُور مَن ۚ كَانَ سَبًّا لَهُ فِي عَلَمُهُ بِالْحَقِّ وَاجِبٌ . وَلَأَنَّ أَسَلَافِنَا الَّذِينَ كَانُوا أسابأ لعلم الحق باستخراج مائيته وإفادتهم إيانا إياه وتحريجهم عقولنا بذلك أساباً لنكون مفيدين منها ؛ فمن البيِّن أن لهم حظًّا في وصولنا إلى ما وصلنا إليه من علم الحق ، وقسطاً في الإحسان إلينا به ، ولذلك بجب علينا لهم الشكر . وقوله في ذلك واضح مستغن عن شرح . سوى أن نعرف أن قوله : « وذلك أنهم راضوا عقولنا وخرجوها \* ــ أتى به سبباً لشكر الذين شاركناهم في آرائهم ، ووسطأ تبيّن به ذلك . وقوله : ﴿ وَذَلْكَ أَنَّا أَحَذَنَا بِعُضِ الآراء من بعض من سلف . وكان آخرون السبب في كون هؤلاء ٥ – تصحيح لقوله : ﴿ فَعَلَى هَذَا المُّنَالَ يَجِرِي الْأَمْرِ فَيَمَنَ تَكُلُّمَ فِي الْحَقِّ ﴾ . وإنما أتى بما قاله في هذا الفصل لكي [ ٢٦٨ ب ] يجمع ١ مع العلم بالحق العمل بالعدل ، فتكمل فلسفتهم ولا يدخلها خَلَلَ ولا نقص .

قال أرسطوطاليس :

ومن الصواب أن تسمى معرفة الحق من الفلسفة : المعرفة النظرية، وذلك أن غاية المعرفة النظرية الحق . وغاية المعرفة العملية الفعل . فإن أصحاب الفعل وإن كانوا ينظرون في حال الشيء الذي يفعلونه

١ ص : يجمع الطبيعة ومنبعيه مع العلم .

فليس بحثهم عن علَّة لها في نفسها ، لكن لإضافتها إلى الشيء الذي يفعلونه .

قال يحيى بن عدي :

إن جزئي الفلسفة : وهما النظر العسلمي . والنظر العملي . كليهما يستعملان النظر . ويطلبان حقاً . إلا أن العلمي منهما يطلب الحق لذاته < لا ∠ من أجل شيء آخر ، والعملي يطلب الحق لا لذاته ، بل من أجل العمل . والذي يطلب الحقُّ لذاته أخصُ بالحق من الذي إنما يطلبه من أجل شيء غيره . فلذلك أوجب أن أخص بأن يسمى العلم النظري بمعرفة الحق فقال : وومن الصواب أن تسمى معرفة الحق من الفلسفة المعرفة النظرية يعني أن تسمية المعرفة النظرية خاصة بمعرفة الحق ــ صوابٌ . ثم [ ٢٦٩ ] ] أتى بسبب ذلك فقال : «وذلك أن غاية المعرفة النظرية خاصة معرفة الحق » ـ فهذا سبب قوله إن تسمية المعرفة النظرية معرفة الحق صوابٌ، وكأنه يُريد أن يخصها ، دون المعرفة العملية ، بهذه التسمية ، وإن كان لم يصرح بذلك ، أتى بما يدل عليه فقال: « وغاية المعرفة العملية الفعل ». ثم صحّح هذه القضية بقوله : « فإن أصحاب الفعل وإن كانوا ينظرون في حال الشيء الذي يفعلونه » فإنَّه ليس بحثهم عن علَّة لما في نفسها ، لكن لإضافتها إلى الشيء الذي يفعلونه ٤ – إنما أتى بهذا القول تفضيلاً لهذا الجزء من الفلسفة على الجزء العملي .

قال أرسطوطاليس :

ولسنا نعرف الحق دون أن نعرف علّته ، وكل واحد من الأشياء <sup>١</sup> فهو خاصة علة <sup>٣</sup> لما عليه سائر الأشياء من الأمر الذي هي به

١ د : الأوائل ، وما أثبتنا عن ص هو الصحيح كما في اليوناني .

متفقة بالاسم والمعنى . مثال ذلك أن النار في غاية الحرارة ؛ فيجب من ذلك أن يكون أولى الأشياء بالحق الشيء الذي هو علّة لحقيقة [ ٢٦٩ ب ] الأشياء التي بعده . ولذلك قد يجب ضرورة أن تكون مبادىء الأشياء الموجودة دائماً هي دائماً في الغاية من الحق . وذلك أنها ليست إنما هي حقيقة في وقت دون وقت ، ولا توجد لها علة في أنها حق لكن هي العلة في ذلك لسائر الأشياء . فيجب من ذلك أنها حكون كل واحد من الأشياء حاله في الوجود حاله في الحق .

#### قال يحيى بن عدي :

ويقول: «ولسنا نعرف الحق دون أن نعرف علته » — قد تبيّن في كتاب «البرهان » في المقالة الأولى منه أن العلم اليقيني بالبرهان إنما يكون بوسط هو علته لوجود الأكبر ، لا في الأصغر ، فلذلك اقتضبت هذه القضية من غير أن يبينها . ولما كانت العلل بها تعلم معلولاتها أخذ في أن يبين أحوالها [ ٢٧٠ ] عند معلولاتها فقال : «وكل واحد من الأشياء فهو خاصة علة لما عليه سائر الأشياء من الأمر الذي هي به متفقة في الاسم والمعنى » — يعني أن كل واحد من الأشياء التي تتفق مع أغيارها في المعنى موجود فيها واحد ما هو العلة في وجود ذلك الأمر الذي يوافق الأغيار إلى الأغيار ، فهو خاصة العلة لتلك وجود ذلك الأمر الذي يتفق معه فيه في اسمه ومعناه .

١ ﻣﺲ : ﺗﻜﺎﺛﺮ (!) .

۱۲ ر ۱۷۷

ثُمُّ أَخَذُ فِي أَنْ يُوضِعُ مَا قَالُهُ مِنْ ذَلِكَ بَمَثَالُ ، فَقَالُ : ﴿ وَمِثَالُ ذَلِكُ أَنْ النار في غاية الحرارة ۽ ــ وذلك أنها هي العلة في حرارة سائر الأشياء الحارّة . ولما اقتضبت هذه القضية الكلية من غير بيان ، إذ كانت من العلوم المتعارفة الواجب قبولها. وكان الحق أحد الأشياء التي تشتمل عليه ــ ينتج من هذين المعنيين ما يلزمهما . فقال : فيجب من ذلك أن تكون أولى الأشياء بالحق الشيء الذي هو عِلَّة لحقيقة الأشياء التي بعده . ولأن الموجودات منها ما هو دائم الوجود ، ومنها : ما ليس بدائم الوجود ، والدائمة الوجود [ ٢٧٠ ب ] هي خاصة ً أحق ُ بالحق ــ أخبر بذلك فقال : «ولذلك يجب ضرورة » أن تكون مبادىء الأشياء الموجودة دائماً هي دائماً في الغاية من الحق » . ثم أوجب من ذلك ما يجوز عليه ، فقال : ﴿ فيجب من ذلك أنْ يكون كل واحد من الأشياء حاله في الوجود كحاله في الحق » ــ وهذا لعمري لازم" مما قد تين، وذلك أنه إذا كان ما وجودُه علةٌ لوجود غيره أحقَّ بالوجود من غيره ، وهو أيضاً أحق بالحقيقة من غيره ، فمن البيِّن أن حاله في الوجود كحاله في الحق .

۲

قال أرسطوطاليس :

ومن البيّن أن للأشياء ابتداء ، وأن علل الأشياء الموجودة ليست بلا بهاية : لا من حطريق > الاستقامة ، ولا من طريق < النوع ، وذلك أنه لا يمكن من طريق > الميولى أن يكون شيء من شيء إلى ما لا نهاية ، فيكون مثلاً : اللحم من الأرض ،

١ الزيادة وأردة فيما بعد .

والأرض من الهواء ، والهواء من النار – ويمر ذلك بلا بهاية فلا يقف عند شيء . ولا يمكن أيضاً من طريق ما منه ابتداء الحركة ، فيكون مثلاً الإنسان يتحرك من الهواء ، والهواء يتحرك من الشمس ، والشمس تتحرك من الغلبة أ . ولا يكون [ ٢٧١ أ ] لذلك بهاية . وعلى هذا المثال يجري الأمر فيما بسببه يكون الشيء . فإنه لا يمكن على هذا الطريق أيضاً أن يجري الأمر إلى ما لا بهاية ، فيكون مثلا : المشي لسبب الصحة والصحة لسبب السعادة ، والسعادة لسبب شيء أخر غيره ، ويجري ذلك دائماً بلا بهاية . وكذلك يجري الأمر فيما هو الشيء ، أي الذات .

قال يحيى بن عديّ :

بعد أن بين أن أحق الموجودات بالوجود وبالحق العلل في الوجود وفي الحق التي هي علل وأوائل ومبادىء لها ؛ وكان هذا إنما يصح إذا تبين أن عليلاً هي مبادىء موجودة أنحذ في أن يبين ذلك فقال: ومن البين أن الأشياء الموجودة ليست بلا نهاية ، لا من طريق الاستقامة – أي من طريق الأخذ من نوع واحد من أنواع العلل واحدة بعد أخرى بأن يؤخذ من العلل الهيولانية هيولى ، أو من العلل الفاعلة فاعلة ،أو من العلل الصورية حصورة > قبل صورة ، أو من العلل التمامية تمام "قبل تمام . ثم قال : ولا من طريق النوع ، أي ولا العلل غير متناهية من طريق النوع ، [ ٢٧١ ب ] أي ولا العلل غير متناهية من طريق النوع ، أنواع العلل غير متناهية ، إذ كانت أربعة أنواع . ثم أخذ في ح أن > يأتي بمثال لغير تناهي واحد واحد من أنواع العلل . وابتدأ بالعلة الهيولانية ، فقال : « وذلك أنه لا يمكن من طريق الهيولى العلل . وابتدأ بالعلة الهيولانية ، فقال : « وذلك أنه لا يمكن من طريق الهيولى

٢ في مذهب أنبا دقليس . والغلبة = الكرّاهية . وفي د : الغلبة العداوية ( = الكراهية ) .

أن يكون شيء من شيء إلى ما لا نهاية له ، فيكون مثلاً : اللحم من الأرض ، والأرض من الهواء » ، والهواء يتحرك من العلة ، ولا يكون لذلك نهاية . ثم أخبر أن العلة التمامية تجري هذا المجرى ، فقال : « وعلى هذا المثال يجري الأمر فيما بسببه يكون الشيء ، فإنه لا يمكن على هذا الطريق أيضاً أن يجري الأمر إلى ما لا نهاية » ، ثم ح أتى > بمثال للملل التمامية فقال : « فيكون مثلاً المشي لسبب الصحة ، والصحة لسبب السعادة ، والسعادة لسبب شيء مشيء أخبره ، ويجري ذلك دائماً بلا نهاية . ثم أخبر بأن حال العلل الصورية هي هذه الحال ، فقال : « وكذلك يجري الأمر فيما هو الشيء ، أي الذات » . – أي كما جرى الأمر في الثلاث العلل الصورية ، أي الذات . – أي العلل الصورية ، وهي العلل الصورية ، وهي النه عبر عنها به «ما هو الشيء » أي الذات .

# قال أرسطوطاليس:

وذلك أن الأشياء المتوسطة ، وهي الأشياء التي لها متقدم ومتأخر يجب ضرورة أن يكون المتقدم هو العلة لما بعده . فإنا إن سألنا : أيها علة الثلاثة ، قلنا : الأول ، وذلك أن الأخير ليس هو علتها من قبل أنه ليس علة ولا لواحد منها ، وكذلك أيضاً المتوسط ليس هو علمتها من قبل أنه إنما هو علمة لواحد فقط . ولا فرق بين أن يكون متوسط واحد ، وبين أن تكون متوسطات أكثر من واحد ؛ وبين أن تكون غير متناهية . وأجزاء الأشياء غير المتناهية التي تجري على هذه الجهة ، وبالحملة أجزاء غير المتناهي ، كلها متوسطة على مثال واحد إلى هذا الوقت ؛ فيجب إن لم يكن كلها متوسطة على مثال واحد إلى هذا الوقت ؛ فيجب إن لم يكن شيء من الأشياء أولا ألا تكون بالجملة علة "أصلا"

قال يحيى بن عدي :

إن غرضة في هذا الفصل أن يُبيِّن أن العلل هي مقدمة بالطبع لمعلولاتها ، متأخرة عنها ، ليبين له بذلك أنه إن لم يكن يوجد شيء هو أول قبله لم يوجد [ ٢٧٢ ب ] شيء هو علة ﴿ وإذا لم توجد علَّة لم توجد معلولات ؛ إلا أن المعلولات ظاهرة الوجود ، فيجب أن تكون العلل موجودة . ولذلك يكون الأول من الاضطرار موجوداً . وإذا كان الأول موجوداً تبيّن أن العلل الأولى موجودة ــ وهو ما كان قصد أن ببيّنه ، فهو يفيدنا ذلك ويقوله . وذلك أن في الأشياء المتوسطة ، وهي الأشياء التي بها منقدم ومتأخر ، بجب ضرورة ً أن يكون المتقدم هو العلة لما بعده . ولعمري إنه لبيِّن " < أن > الأشياء المتوسطة لها متقدم ومتأخر ، إذ كانت إنما تكون متوسطة بين طرفين . وكذلك هو أيضاً ظاهرٌ بَيِّن أن المتقدم من هذه الثلاثة هو العلَّة للباقية . فلذلك قال : « يجب ضرورة ً أن يكون المتقدم هو العلَّة لما بعده ؛ ثم قال : « فإنا إن سئلنا أيها علة الثلاثة ، قلنا : الأول » ــ وهذا القول فيه اضطراب في نقل. إسحاق وذلك أن الأول ليُس يصحّ أن يكون علة الثلاثة لأنه واحدٌ من الثلاثة . ومحالٌ أن يكون علةً لنفسه . والصحيح هو ما وجدته في نقل قديم غير نقل [ ٢٧٣ ] إسحاق وهو هكذا : ﴿ لأنَّا إِنْ أَرْدُنَا أَنْ نَقُولُ مَا العَلَّةُ مَنْ هَذُهُ الثلاثة الأشياء ، نقول : الأول » ــ وقوة هذا القول قوة قوله ويصح أنه يجب أن تكون العلة المتقدمة هي العلة لما بعدها باستقرائها ما يعتقد كل إنسان من أن الأقدم هو العلة لما بعده . ولو صحّت هذه القَضية تكون قونّها قوة ـ استقراء . لأنها من القضايا المتعارفة الواجب قبولها .

ثم أخذ في أن يزيد في وضوحها فقال : « وذلك أن الأخير ليس هو علمتها مين \* قبيل أنه إنما هو علمة لواحد فقط » . وهذا ظاهر بيّن، وعبارته غير وأضحة . ثم قال : « ولا فرق بين أن يكون متوسط واحد ، وبين أن يكون

متوسطات أكثر من واحد ؛ ولا بين أن تكون متناهية وبين أن تكون غير متناهية . وأجزاء الأشياء غير المتناهية التي تجري على هذه الجهة ، وبالجملة أجزاء غير المتناهي ، كلها متوسطة على مثال واحد إلى هذا الوقت " - يعني أنه لا فرق في أنه يجب ضرورة و [ ٢٧٣ ب ] أن يكون المتقدم علة ً لما بعده ، وبين أن يكون المتوسطات بينهما كثيرة ، ولا بينها إن كانت كثيرة متناهية . وزاد قوله : " والأشياء غير المتناهية التي تجري على هذه الصفة " - ليفرق بين المتوسطات بين طرفين ، على أن بعضها علل ومعلولات معاً ، وبين المتوسطات التي إنما هي متوسطات في الترتيب كأجزاء الزمان والأماكن وما يجري هذا المجرى .

ثم قال : « وبالحملة أجزاء غير المتناهي كلها هي متوسطات على مثال واحد » ــ أي لا فرق بينها في أنها تتوسط . وقوله : « إلى هذا الوقت » بدلًا من قوله : « إلى أن ينتهي الأخير الذي هو معلول فقط » .

وينبغي أن تعلم أني وجدت مكان هذا القول الذي أوله في نقل إسحاق ابن حنين : «ولا فرق بين أن يكون متوسط واحد وآخره إلى هذا الوقت » في نقل آخر إلى العربية على هذه الحكاية : «ولا خلاف في أن تكون العلة الأولى واحدة أو كثيرة ، ولا في أن تكون ذات نهاية أو لا نهاية [ ٢٧٤ أ] لها فإن جميع أجزاء ما لا نهاية بهذا النوع ، وفي الجملة جميع أجزاء ما لا نهاية له هي الآن الأوساط على السواء » — ووجدت ذلك بالسريانية على هذه الحكاية : «ولا فرق بشيء أن يقال : العلل تكون واحدة أو كثيرة ، ولا غير متناهية أيضاً أو متناهية ، وجميع أجزاء غير المتناهيات ، وبالجملة التي لغير المتناهية ، بهذا النحو بعينه ، هي متوسطات إلى الآن » .

فإن كان الفيلسوف إنما قال إنه لا فرق بين أنْ تكون العلل واحدة أو

كثيرة . أو متناهية أو غير متناهية ، فإنه إنما يعني بالعلل : لا العلة المتقدمة لأنها علة ما، بينها وبين المعلول الأخير . فإن العلة الأولى هي علة لجميع ما بعدها من المتوسطات ومن المعلول الأخير الذي ليس بعلة وليست متوسطة البتة ، إذ لا شيء قبلها ، بل إنما يعني بالعلل المتوسطات التي بين العلة الأولى والمعلول الأخير . ويكون قوله: « هي بهذا النحو متوسطات ، أي بالنحو الذي يكون كل ما كان من المتوسطات أقرب إلى العلة الأولى علة للعلة التي [ ٢٧٤ ب ] بعده .

ثم قال أرسطوطاليس: « فيجب إن لم < يكن > شيء من الأشياء . أولا "ألا يكون بالجملة علة أصلاً » – إذ كان من شرط العلة أن تكون أولى لمعلولاتها ؛ فإن لم يوجد شيء هو أول فواجب أن لا توجد علة "البتة .

قال أرسطوطاليس :

وأيضاً فإنه لا يمكن أن يكون ما له ابتداء من أعلاه يمرّ إلى أسفل بلا نهاية ، فيكون مثلاً من النار ماء، ومن الماء أرض، وكذلك يحدث جنس عن جنس دائماً بلا نهاية .

فال يحيى بن عدي :

بعد أن بين ﴿ أنه ﴾ بجب ضرورة ً أن تنتهي العلل من تلقاء المبدأ إلى علة أولى لا علة لها ، أخذ الآن في تبيين أنه كذلك بجب ضرورة أن ينتهي من تلقاء آخرها إلى آخر لا آخر بعده ذاتي ، لما يريد إبطاله من غير تناهي العلل من تلقاء أنفسها ﴿ فأتى ﴾ بمثال أوضحه به . وكلامه في ذلك مستغن عن الشرح لبيانه .

قال أرسطوطاليس :

وذلك أن الشيء يكون من الشيء على جهتين ، لا على طريق

ما يقال إن الشيء كان بعد الشيء ، بمنزلة < ما يقال إن الضباب من البخار ، لكن بمنزلة ما يقول أحدنا إن الصبي كان منه رجل . والثاني أن يكون من الماء هواء . فأما قولنا 🧹 إنه يكون من [ ٢٧٥ أ ] الصبيُّ رجل فإنما يذهب فيه أنه يكون من الشيء الذي سيكون إ الشيء الذي قد كان وفرغ . أو من الشيء الذي سيّم الشيء الذي قد تم وفرغ . وذلك أنه كما أن بين الوجود والعدم التكون ، كذلك ما هو متكون فهو دائماً بين ما هو موجود وبين ما هو معدوم . فإن المتعلم هو كائن عالماً . وإلى هذا المعنى نذهب في قولنا إنه يكون من المتعلم عالم. وأما قولنا إنه يكون من الهواء ماء ، فذلك بأن يفسد الآخر ، يعني الهواء ، ولذلك لا ترجع الأشياء التي تلك حالها بعضها . إلى بعض . ولا يكون من الرجل صبيّ . وذلك أنه ليس يكون من الكائن ما سيكون ، لكن إنما يكون بعد الكائن الشيء الذي يقال إنه سيكون . فعلى هذا المثال يكون النهار من الغداة ، لأنه بعدها . ولذلك لا يقال إنه تكون الغداة من النهار . فأما سائر الأشياء فيرجع بعضها إلى بعض.

قال بحيى بن عدي :

قد أخذ في أن يبين ما حكم به من أنه لا يمكن فيما له ابتداءٌ من أعلاه أن يمرّ إلى أسفل بلا نهاية ، فيكون من المتقدم شيء ما ويحدث من ذلك الشيء الآخر آخر ويمرّ إلى ما لا نهاية . ولأن جهات التكوّن ليست واحدة ، بل جهات كثيرة . أخذ في هذا الفصل في أن يعدّ وجهات التكوّن وتوضيحها بأمثلة . ويقول : ووذلك أن الشيء يكون من الشيء على جهتين . لا على طريق ما يقال : الشيء كان بعد الشيء . يعني أن للتكوّن سوى الجهة التي

يقال عليها إن الشيء يقال في تكوّن الأضداد بعضها من بعض كما يقال إن الحرارة تكون من البرودة ، يراد بذلك أنها تكون بعدها على جهتين أخريين . وإنما استثنى هذه الجهة من جهات الأضداد لأنها عالفة لجهات تكون المعلولات من عللها ، إذ العلة الموجودة للمعلول لا يمكن أن تكون ضداً له . وإنما نظره وبحثه عن تكون المعلولات من عللها .

وينبغي أن تعلم أني وجدت في غير نقل إسحاق بالعربية زيادة هي : همثال ما يقال الضباب بعد البخار » . وقد وجدت في السرياني مكان هذا المثال ما هذه حكايته : « بمنزلة البحر من الجبل » . فكلام إسحاق ناقص ( ٢٧٦ أ ) يقتضي مثالاً . وهذان المثالان اللذان ذكر تهما وإن كانا محتلفين فإهما ينقصان من جهة لكل واحد منهما يوجد بين جزئية مضادة ما هي التكاتف والاجتماع بعد التخلخل والافتراق .

ثم أتى بمثال للجهتين اللتين نظره فيهما فقال : «أحدهما أن يكون من الصي رجل ، والآخر أن يكون من الماء هواء » . وبعد أن مثل للجهتين اللتين يتكلم فيهما أخذ في أن يشرح ما يعني بواحد واحد منهما ، فقال : « فأما قولنا إنه يكون من الصبي الرجل » – فإنما يدَّهب فيه إلى أنه يكون من الشيء الذي ميكون : الشيء الذي قد كان وفرغ ؛ ومن الشيء الذي سيتم : الشيء الذي قد تم . يعني أن أحد جهتي كون شيء من شيء هي أن يتكون من شيء قد أخذ ذلك الأول قد أخذ في أن يتكون ما شيء قد كان ذلك الشيء الذي قد أخذ ذلك الأول

ثم قال : « أو من الشيء الذي سيتم : الشيء الذي قد تم » . أي : وإن شئت فصف هذه الجهة من التكون بأنها تكون الشيء الذي سيتم . أي [ ٢٧٦ ب ] الذي هو متوجه نحو التمام . الشيء الذي قد تم " : أي الذي قد حصل له التمام . ثم قال : « وذلك أنه كما أن بين الوجود كذلك ما هو متكون فهو دائماً

بين ما هو موجود وما هو معدوم » ــ يعني أنه كما أن الطريق الذي يتغير فيه من العدم إلى الوجود هو في حال تغيّره يتكون .

وينبغي أن تعلم أن هذا ليس هو سبباً لما بَعَد ، وكان إسحاق قد عبر عنه عبارة السبب بقوله : «وذلك » . الصواب أن يقال : «وكما أن بين الوجود وسائر ما يتلو ذلك » .

وقوله: « فهو دائماً بين ما هو موجود وبين ما هو معدوم » – حق يقين ، فإن كل ما يخرج من العدم إلى الوجود يتكون . فلا بد من أن يكون قبل أن يحصل له الوجود متكوناً . ثم أتى بمثال لما قاله، فقال : « فإن المتعلم هو كائن عالماً » – وإلى هذا المعنى يذهب في قوله إنه « يكون من المتعلم عالم » أي إنما يعني بقولنا إن المتكلم يكون عالماً أن المتعلم يتغير من حال عدم العلم إلى حال كمال العلم له .

وبعد أن استم القول في الجهة الأولى من جهتي [ ٢٧٧ ] تكوّن شيء من شيء أخذ في وصف الجهة الأخرى ، فقال : « وأما قولنا إنه يكون من الهواء ماء » — يحالف جهة قولنا : إنه يكون من المتعلم عالم ، بأن كون الماء من الهواء بأن يتم بفساد الهواء . فأما كون العالم من المتعلم فليس بكون فساد المتعلم ، بل هو كمال "له .

ثم قال : «ولذلك لا ترجع الأشياء التي تلك حالُها بعضُها إلى بعض ، ولا يكون من الرجل صبي . وذلك أنه ليس يكون من الكائن ما سيكون ، لكن إنما يكون بعد الكائن الشيء الذي يقال إنه سيكون » ـ يشير بقوله : «ولذلك » إلى قوله : «إنه كون ما قد تم هو سيتم » ، وذلك أنه لما كان كون الرجل من الصبي إنما هو خروج ما هو ناقص إلى كماله ، فكان غير ممكن أن يكون شيء واحد بالإضافة إلى شيء آخر كمالاً ونقصاناً ، وكان التكون خروجاً من نقصان المتكون إلى كماله ، لذلك لم يمكن أن يزجع الرجل فيصير

صبياً ، إذ كان الرجل كمالاً للصبيّ [ ٢٧٧ ب ] وليس الصبيّ كمالاً للرجل . ومعنى قوله : «وذلك أنه ليس يكون من التكون ما سبكون » أن السبب في أنه ليس تكون من الرجل صبيّ هو أن الصبيّ ناقص ، وهو الذي عبرت

في انه ليس تكون من الرجل صبي هو ان الصبي ناقص ، وهو الذي عبرت عنه بـ « ما سيكون » ، لأنه متوجّه في التكون إلى كماله . وليس يكون من التكون ، أي بالتكون ما سيكون ، أي الناقص التكون ، ليس يأخذ من الكمال إلى النقصان بل إنما يأخذ من النقصان إلى التمام .

ثم قال: «لكن إنما يكون بعد التكون الشيء الذي يقال إنه » أي إنما لا يكون من الرجل صبي ، لأن ما سيكون هو الناقص ، كالصبي قبل كون الرجل . والمتكون وهو الذي يكون بعد التكون ، إنما هو الشيء الذي يقال إنه ، أي الذي يوصف بأنه موجود .

ثم قال : « فعلى هذا المثال يكون النهار من الغداة لأنه بعدها ، ولذلك لا يقال إنه تكون الغداة من النهار » — يعني أنه على مثال ما يكون من الصبي رجل بعينه ، يكون النهار من الغداة . أي أنه يكون بعد الغداة . ولذلك لا يقال إنه تكون الغداة من النهار [ ٢٧٨ ] أي أن النهار لا يكون أبداً بعد أن تقدمه الغداة . فلا يمكن أن تكون الغداة من النهار ، وذلك لأنه يجب من ذلك أن تكون الغداة قبل نفسها . وهذا محال . ولذلك لا يقال قولا حقاً إنه تكون الغداة من النهار .

ثم قال: « فأما سائر الأشياء فيرجع بعضها إلى بعض » — يعي أن سائر الأشياء التي ليس يجب ضرورة أن يكون وجود أحدهما متقدماً لوجود الآخر، ولذلك إنما يكون الآخر بعد المتقدم، فيكون بعضها من بعض، كما يكون من الهواء ماء. ويرجع فيكون من الماء هواء.

ثم قال : « وعلى هاتين الجهتين جميعاً لا يمكن أن تكون الأشياء تمرّ بلا نهاية » — يعني بالجهتين : الجهة التي بها يكون أحد شيئين يتكون من الآخر

منهما ولا يعود فيتكون الآخر من الذي منه يكون ، كالرجل من الصبي ، والحهة التي عليها إذاً يكون أحد الشيئين من الآخر أمكن أن يكون الآخر منهما من صاحبه . ولما حكم بهذا أخذ في أن يبينه فقال : «وذلك أن الأشياء التي فيما بين شيئين يجب ضرورة أن يكون لها [ ٢٧٨ ب ] نهاية » . وهذا الحكم ظاهر بين ، وذلك ح أن > الأشياء التي يوجد لها متقدم لا يوجد قبله شيء آخر ، ومتأخر لا يوجد بعده شيء آخر ، لا يمكن أن تكون غير متناهية . إذ كانت غير المتناهية لا أول فيها ولا آخر . لأن الأول والآخر نهايتان .

ثم قال : و فاما هذه الأشياء فليرجع بعضها إلى بعض » ــ هذا القول : قد قاله قبل حكمه بأن على هاتين الجهتين لا يمكن أن تكون الأشياء وتمرّ بلا نهاية ، وينبه لذلك . فإنما أعاده لأنه أراد أن يبيّنه بشرح سببه . وهو يشير بقوله : وهذه الأشياء » إلى الأشياء التي يتكون كل واحد منها من صاحبه : كالماء من الهواء ، والهواء من الماء . ثم أتى بسبب ذلك .

نقال: «وذلك أن فساد أحدهما هو كون صاحبه »، ثم قال: «ومع ذلك أيضاً لا يمكن أن يكون الأول، وهو أزلي، يفسد ؛ وذلك أنه لما كان التكون من ناحية أعلاه ليس هو بلا نهاية فيجب ضرورة أن يكون الأول الذي لما فسد حدث عنه شيء ح آخر > ليس بأزلي. »

قال بحيى بن عدي :

لما بيّن أن [ ٢٧٩ ] العلل ليست بلا نهاية . وأنها تنتهمي إلى علة قبلها . أخذ في هذا الفصل في أن يبيّن أن العلل الأول ليست فاسدة .

ويقول : « ومع ذلك » ، أي ومع أنه قد توجد علل قبلها فإنه لا يمكن

أن يكون الأول . وهو أزلي ؛ وبالواجب فعل ذلك ، وذلك أن الأول الذي وجوده هو سبب وجوده ما بعده من الموجودات ، ولا سبب لوجوده، يجب ضرورة " أن يكون أزلياً .

ثم قال : «وذلك أنه لما كان التكون من جهة أعلاه ، — ﴿ أَي ﴾ أن التكون له مبدأ من تلقاء أوله ، فلذلك ليس هو غير متناه . فيجب ضرورة أن يكون الأول الذي لمّا فسد حدث شيء ليس بأزلي — هذا القول يحتاج فهمه بالبيّنة به إلى أن يقال قبله . فإن وضع أن الأول عنه الذي عنه تكون الأشياء الي بعده إنما تتكون الأشياء منه بفساده . ثم يقال : فيجب ضرورة أن يكون الأول الذي لما فسد حدث عنه شيء ليس بأزلي ، ثم يضاف إلى ذلك زيادة وهذا محال " ، لأنه قد كان تبيّن أن الأول أزلي ، والأزلي المكن أن يفسد .

## قال أرسطوطاليس :

وأيضاً فإن الشيء الذي بسببه تكون الأشياء هو غاية ، وهذا هو الشيء الذي ليس وجوده هو بسبب حتال > غيره ، لكن وجود سائر الأشياء بسببه . فيجب إن كان شيء هذه حاله ألا يكون الأخير غير متناه . فإن لم يكن شيء من الأشياء هذه حاله ، لم يكن الشيء الذي بسببه تكون الأشياء . فإن الذين يقولون بأن الأشياء غير متناهية يبطلون طبيعة الجود الخير وهم لا يشعرون . على أنه ليس يروم شيء من الأشياء أن يفعل فعلاً من الأفعال – أيّ فعل كان – وهو لا يقصد به لهاية ا .

۱ ص : نهایته .

قال يحيني بن عدي :

بعد أن بين أن العلل الأول لا يمكن أن تفسد أخذ في أن يبين أن العلة التمامية أيضاً بجب ضرورة أن تنتهي إلى خير من أجله يُعْمَل جميعُ الأشياء التي يعمل بسببها . فقال : « وأيضاً » ... أي ومع ما بيناه فإنه ببين هذا أيضاً فإن الشيء الذي بسببه ... أي الذي من أجله ... تكون الأشياء التي تفعل من أجله هو غاية ، أي هو بهاية ليس بعدها نهاية [ ٢٨٠ أ ] أخرى وهذا ... أي من وهذا الشيء الذي هو غاية ... هو الشيء الذي ليس وجوده لسبب ، أي من أجل غيره ، لكن وجود سائر الأشياء التي تفعل من أجله لسبب ، أي من أجله . فيجب أن يكون كل شيء هذه حاله لا يكون الآخر غير متناه ، أي أن كان شيء من أجله تفعل من أجله ، وأن تكون الأشياء التي تفعل من أجل من أخل من أخل من أخل من أخل من أخله ، وأن تكون الأشياء التي تفعل من أجل الأخير متناهية ... أهل الأخير متناهية ... أول الأخير متناهية ...

ثم قال : « فإن لم يكن شيء من الأشياء هذه حاله لم يكن ( أي لا يوجد ) الشيء الذي بسببه ( أي من أجله ) تكون الأشياء » .

وبعد أن بين هذا أخذ في أن يلزم الوضع : أن الغايات غير متناهية : عالاً ، وهو ارتفاع جود الباري – جل وعز ! – وطبيعة الحير . ويقول : « فإن الذين يقولون بأن الأشياء غير متناهية يبطلون [ ٢٧٩ ب ] طبيعة الحير وهم لا يشعرون » . أما كيف يلزم أن يبطل طبيعة الجود والحير فهو على وصف أن الجواد إنما يتم جوده بأن يوصل الحير الذي يجود به إلى الجود عليه . ومن البين أيضاً أن ذلك هو نهاية فعله ، فإن وضع أنه لا نهاية لأفعاله لزم لا عالة أن لا يتم جوده . ولذلك لا يوجد الحير الذي به يجود .

و بعد أن بين بهذا أن العلل التمامية ليست غير متناهية ، أخذ في أن ببين ذلك أيضاً من مقاصد الفاعلين فقال : « على أنه ليس يروم شيء من الأشياء

أن يفعل فعلاً من أفعاله ، أيّ فعل كان ، وهو لا يقصد به نهاية ؛ أي أن الدليل على أن العلل التمامية ليست نهاية ، أن جميع من يفعل فعلاً من الأفعال إنما يقصد بما يفعله نهايةً ما هي غاية أفعاله تلك . ومن البيّن أن الأفعال موجودة . فالنهايات فالغايات كلها نهايات ، فالنهايات التي هي الغايات موجودة .

وبعد أن < بين > أن العلل التمامية متناهية بما تقدم وصفه أخذ [٢٨١] في أن يبيّن ذلك أيضاً على طريق الحلف من وجه آخر فقال :

\* ومع ذلك أيضاً فإن بحسب قولهم ليس في الأشياء الموجودة عقل ، وذلك أن حزاك العقل إنما يفعل ما يفعله دائماً بسبب شيء من الأشياء ، من قبل أن هذا هو نهاية الفعل ؛ وذلك أن النهاية هي الغاية المقصود إليها ».

أي مع ما قلناه أيضاً فإن بحسب قولهم - أي يلزم إذا وضع أن القول بأن العلل التمامية غير متناهية صحيح - أن ليس في الأشياء الموجودة عقل ، ولا حكم . وهذا الحكم أخذ في أن يبينه ، وقفي ذلك أن العقل إنما يفعل ما يفعله دائماً بسبب - أي من أجل - شيء من الأشياء ، من قبل أن هذا إنما يفعل من أجل شيء هو نهاية الفعل ، وذلك أن النهاية هي الغاية المقصود إليها .

وبعد أن بيّن تناهي العلل التمامية أخذ في أن يبيّن أن العلل الصورية أيضاً لا يمكن أن تكون غير متناهية فقال :

قال أرسطوطاليس :

وأيضاً فإن الحال فيما يسأل عنه بما هو لا يمكن أن يكون القول فيها خارجاً عن الحدود . وذلك أن المتقدم دائماً هو أولى بالوجود ؛ وأما الأخير فليس كذلك . والشيء الذي أوّله ليس بموجود فإن ما يتبع أوله ليس بموجود . وأيضاً فإن من قال بهذا القول أبطل العلم ، وذلك أنه لا يمكن العلم دون الوصول إلى الأشياء التي لا تحتمل القسمة ، ويكون العالم على هذا القياس غير موجود . وذلك أن الأشياء غير المتناهية التي هذه حالها لا يمكن إدراكها بالذهن . فإن الحال في الحط ليست هذه الحال . أعني أنه وإن كان لا يستقيم أن نقف اعلى أقسامه لا يمكن أن يدرك بالذهن دون وقوفه . وكذلك من أقام في ذهنه خطأ غير متناه فلم يحصر أقسامه .

### قال يحيى بن عدي :

يعني أنه ليس يمكن أن يكون القول – أي حد ما سئل عنه – بما هو : أي حد الصورة – خارجاً عن هذا الحد ، أي الحد الأول الذي هو مقدم وأول الحدود . ثم أتى بالسبب في أنه لا يمكن أن يكون حد "آخر خارجاً عن الحد الأول فقال : فوذلك أن المتقدم هو دائماً [ ٢٨٢ أ] أولى بالوجود ، وأما الأخير فليس كذلك » – أي إنما قلت إنه لا يمكن أن يوجد حد آخر خارجاً عن الحد الأول ، فقال : «وذلك أن المتقدم دائماً أولى بالوجود، وأما الأخير فليس كذلك » أي الذي سنيل عنه بما هو ، لأن الحد المتقدم ، وهو الذي لا حد أقدم منه ، هو دائماً أولى بالوجود . ولعمري أنه لأنه قد ح كان > متقدماً لما بعده ، والمتقدم قد تبيّن أنه علة لوجود ما بعده ، وما هو علة الوجود لغيره هو أولى بالوجود من غيره ، كما قد تبيّن قبل .

ثم قال : ووأما الأخير فليس كذلك » ــ أي إنما قلت إنه لا يمكن أن يوجد حد آخر خارجاً عن الحد الأول الذي يُسْأَل عنه بما هو ، لأن الحد المتقدم، وهو الذي لا حد أقدم منه ، هو دائماً أولى بالوجود . ولعمري إنه

۱ ص : عند . د : على .

لأنه قد وضع متقدماً لما بعده ، والمتقدم قد تبيّن أنه علّة لوجود ما بعده ، وما هو علة لوجود غيره هو الأولى بالوجود من غيره كما قد تبيّن قبل . ثم قال : « وأما الأخير فليس كذلك » أي الأخير ليس هو في أنه أولى بالوجود من [ ٢٨٢ ب ] غيره كما قد تبيّن قبلُ . ثم قال : ﴿ وَأَمَا الْأَخْيَرِ فَلْمِسَ كُذَلْكَ ﴾ – أي الأخير ليس هو في أنه أولى بالوجود من المتقدم ، كما أن المتقدم أولى بالوجود من المتأخر . ثم قال : ٩ والشيء الذي أوله ليس بموجود فإن ما يتبع أوله أيضاً ليس بموجود » ــ يعني أن الشيء ، أي المعلول الذي أوَّله ، أي الذي عليه ليس بموجود ، فإن ما يتبع أوله أيضاً ليس بموجود . وهو يشير بقوله : ﴿ مَا يَتَّبُّعُ أُولُهُ ﴾ إلى المعلول . وهذا القول ناقص عن أن يتبين به ما يقصد بيانه . وذلك أنه إنما يريد أن يبيّن أن العلل الصورية أيضاً لا يمكن أن تكون غير متناهبة ، وأنه يلزم وضعَ ذلك محالٌ هو أن تكون الموجودات غير موجودات . والقول النام الذي يبيّن ذلك هو هذا : إن كانت العلل الصورية غير متناهية ، فليس فيها علَّة أولى ؛ والعلة الأولى هي أولى بالوجود من كل ما بعدها . وكل ما هو أولى بالوجود من كل ما بعده إذا لم يكن موجوداً . لم يكن [ ٢٨٣ أ ] شيء مما بعده ــ وهو التابع له ــ موجوداً . فالصُّور إذن َ ليست موجودة بعده . وإذا لم تكن الصور موجودة ، لم يكن شيء من الموجودات موجوداً ، وهذا محالٌ ، من ْ قبتَل أن موجودات في الوجود . فما لزم وضعه ـ إذاً هنا محال"، وهو أن العلل الصورية غير متناهية .

وبعد أن تبيّن تناهي العلل الصورية بهذا النحو أخذ في أن يبيّن ذلك بنحو آخر فقال : « وأيضاً فإن من قال بهذا القول – أي بأن العلل الصورية غير متناهية – أبطل العلم » . وبعد أن حكم بهذا أخذ في أن يبينه فقال : « وذلك أنه لا يمكن العلم دون الوصول إلى الأشياء التي لا تحتمل القسمة » – يعني أنه إنما يبطل العلم لأنّ الصور التي < هي > أحق الصور بمعنى الصورة

۱۳ ر ۳

- < أي > التي هي صُورَ فقط - وهي التي مع أنها صور ليست أجناساً وهي التي تدل عليها الحدود التامّة - وهي لذلك غير منقسمة إلى صُورَ أُخَر . فالعلم التام لا يمكن إلا بالوصول إلى مثال هذه الصورة . فإن وضع أن العلل الصورية غير متناهية لم يمكن [ ٢٨٣ ب ] أن يصل إلى أمثال هـذه الصور ، فيبطل بذلك العلم .

ثم قال : « ويكون العلم على هذا القياس غير موجود » – وهذا القول على غاية الصدق في البيان . فإنه إذا كان العالم جوهراً ذا علم ، فإذا لم يكن عليم " فواجب ضرورة " أن أن لا يوجد جوهر ذي علم .

ثم قال : « وذلك أن الأشياء غير المتناهية التي هذه حالها لا يمكن إدراكها بالذهن » \_ يعني أن الأشياء غير المتناهية التي هذه حالها ، أي التي برام أن تُدْرَك من حيث هي غير متناهية ، لا يمكن إدراكها بالذهن ، أي بالتصور العقلي . وقد زاد قوله : « التي هذه حالها » كأنه أحتى بأن الطالب سيطلب السبب في زيادته إياه : إذ ليس من غير المتناهية شيء يمكن أن يُدْرَك بالذهن فلذلك أتبع قوله هذا بقوله : « فإن الحال في الحط ليست هذه الحال » \_ فلذلك أتبع قوله هذا بقوله : « فإن الحال في الحط ليست هذه الحال » \_ غير المتناهي . ثم أخذ في أن يشرح ما يعنيه بقوله [ ٢٨٤ ] ليست حال الحلل هذه الحال ، فقال : أعني أنه ليس و وإن كان لا يستقيم أن نقف على أقسامه لا يمكن أن يدرك بالذهن دون وقوفه » \_ أي أعني بقولي إن حال الحط ليست هذه الحال أنه ليس وإن كان الحط غير المتناهي لا يمكننا أن نقف عند أقسامه ، أي ليس لأنا لا يمكننا أن نقف على أن تدرك أي لا يمكننا أن نعرف أقسامه من قبل أنها غير متناهية ، لا يمكن أن تدرك بالذهن ، أي ليس لأنا لا يمكننا أن نقف على أفسامه لا يمكننا أن نقون الن نقف على أفسامه لا يمكننا أن نقون النقل الم يمكننا أن نقف على أفسامه لا يمكننا أن نقون النقل أنه المناهية ، لا يمكن أن ندرك بالذهن ، أي ليس لأنا لا يمكننا أن نقف على أفسامه لا يمكننا أن نقو على أن نقوره المحال بالذهن ، أي ليس لأنا لا يمكننا أن نقف على أفسامه لا يمكننا أن نتصوره بالذهن ، أي ليس لأنا لا يمكننا أن نقف على أفسامه لا يمكننا أن نتصوره بالذهن ، أي ليس لأنا لا يمكننا أن نقف على أفسامه لا يمكننا أن نتصوره بالذهن .

۱ ص : عند .

بالذهن ، بل قد يمكننا أن نتصوره بالذهن . فإن كنا لا يمكننا أن نعرف أقسامه إذ كانت غير متناهية فلم يخصر أقسامه ، أي لأنه قد يمكن أن نتصور الحط غير المتناهي بالذهن ، من غير أن يُوقَفَ على أقسامه يكون من أقام في ذهنه خطأ فلم يحصر أقسامه .

وبعد أن بيّن [ ٢٨٤ ب ] أن العلل الصورية ليست غير متناهية ، أخذ في أن يبين أن العلل الهيولانية أيضاً ليست غير متناهية .

قال أرسطوطاليس :

وأيضاً فإن الهيولى بجب ضرورة أن تتوهم في متحرك ؛ ولا يمكن أن يكون في شيء غير متناه شيء من الأشياء بالفعل . فإن لم يكن هكذا فليس الذي في غير المتناهي بغير متناه .

قال يحيى بن عدي :

قوله : ﴿ وَأَيضاً ﴾ - يتبيّن مع ما بيناه من أن العلل الصورية الهيولانية ليست غير متناهية بأن الهيولى يجب ضرورة أن تتوهم في متحرك . وهذا القول في غاية الصدق ، وذلك أن ﴿ الهيولى ﴾ إذ هي الموضوع الأول الشيء الذي عنه يكون الشيء وهو موجود فيه لا بطريق العرّض ، فمن البيّن أن يكون ما يكون عنها إنما يكون بحركة . فلذلك يجب ضرورة أن لا يتوهم أي لا يتصور ، معناها إلا في متحرك . ثم قال : ﴿ ولا يمكن أن يكون في شيء غير متناه شيءٌ من الأشياء ﴾ - وهذه القضية أخذها هنا أخذاً بغير بيان لأنه [ ٢٥٥] قد برهنها في كتابه في ﴿ السماع الطبيعى ﴾ .

ثم قال : « فإن لم يكن هكذا فليس الشيء الذي هو غير متناه » ــ أي فان \_ــ لم يكن هذا المتحرك الذي تتوهم فيه الهيولى هكذا ــ أي ليس هيولى يوجّد فيه شيء من الأشياء ؛ بمل قد توجد فيه الحركة وأشياء أخَرَ غيرها .

فليس الذي هو غير متناه ، أي فليس الشيء الذي وضع أنه غير متناه ، بغير متناه ، بل هو متناه .

وبعد أن استم بيان أن العلل الأربع ليست غير متناهية على استقامة . أخذ في أن يبيّن أن أنواع العلل أيضاً ليست غير متناهية فقال :

#### قال أرسطوطاليس:

وأيضاً فإن أنواع العلل لو كانت غير متناهية في الإحصاء لم يمكن العلم ولا على هذه الجهة ؛ وذلك أننا إنما نرى أننا قد وصلنا إلى العلم إذا عرفنا العلل ، ولا يمكن المتناهي أن يحوز ما لا نهاية له على طريق التزيد .

#### قال بحيى بن عديّ :

قوله: [ ٢٨٥ ب ] « وأيضاً » — أي ويبين أيضاً أن أنواع العلل ليست غير متناهية ، فإن أنواع العلل لو كانت غير متناهية في الإحصاء ، أي لو كانت أنواع العلل ليست أربعة وهي : الهيولى ، والفاعل ، والصورة ، وما من أجله وهي العلة التمامية — بل كانت أنواعها في الإحصاء ، أي في عددها غير متناهية ؛ ثم أتبع كون أنواع العلل غير متناهية في العدد ما يلزمه فقال : «لم يمكن العلم ولا على هذه الجهة » ؛ فإنما زاد قوله : «ولا على هذه الجهة » لأنه قد كان بين أن العلم يبطل إذا وضع أن العلل الصورية غير متناهية على استقامة . ثم أتى بالدليل على أن العلم قد يكون إذا كانت أنواع العلل غير متناهية في العدد فقال : «وذلك أنا إنما نرى أنا قد علمنا إذا عرفنا العلل ، مناهية في العدد علمنا إذا عرفنا العلل ، ولا يمكن المتناهي أن يحوز ما لا نهاية له على طريق التزيد » — قوله : «إنا أن نرى أنا قد علمنا إذا عرفنا العلل ، — هو قضية قدمها في كتابه في «الرهان » .

وقوله: «ولا يمكن المتناهي أن يحوز ما لا نهاية له على طريق التزيد » \_ يشير فيه [ ٢٨٦ ] «بالمتناهي » إلى علمنا، وذلك أن علمنا من قبل أن يتكون بعد أن لم يكن فله لا محالة مبدأ . ومن قبل أنا لا يمكننا أن نستعمل النظر دائماً ، يجب ضرورة أن يكون لعلمنا آخر ينتهي إليه فنقف عنده ؛ فلذلك هو متناه . وغير المتناهي يتزيد دائماً . فلذلك لا يمكن أن نعلمه ، إذ كان علمنا عند التزيد يقف وينقطع ولا يتزيد دائماً . ومن البين أن الذي لا يمكنه أن يتزيد دائماً .

وبعد أن فرغ من بيان أن العلل ليست غير متناهية : لا على جهة الاستقامة، ولا على جهة الأنواع ، أخذ في أن يعد د اختلاف أحوال الناس في سهولة قبولهم ما يسمعونه من أصناف العبارات والبيانات لما يبين ، واختلاف انقيادهم لها ، واختلاف إيثارهم ما يؤثره كل صنف منهم فيها ، وأن سبب ذلك اختلاف عاداتهم الحارية ، فقال :

#### قال أرسطوطاليس :

لكن الانقياد لما نسمعه إنما يكون بحسب العادة ، وذلك أنّا نقول بما تعودنا [ ٢٨٦ ب ] سماعه ، ونرى أن ما سوى ذلك غير مشاكل له ، بل نرى ما لم نعتده مستشنعاً غير معروف . وذلك أن الشيء الذي قد حرت به العادة والألفة والانقياد لما نسمعه أعرف .

قال يحيى بن عدي :

قد قلنا ما غرضه أن يفيدنا في هذا الفصل وما بعده مما يجري مجراه . وكلامه في هذا الفصل بَـيّـن مستغن عن تكلف شرح .

قال أرسطوطاليس:

وقد نصل إلى معرفة مقدار ما جرت به العادة بأن ننظر في

النواميس : فإنك تجد ما فيها من الألغاز والأشياء الشبيهة بالحرافات بسبب الألفة لها أجل وأقوى في النفس من أن تتعرف حقائقها <sup>١</sup> .

قال يحيى بن عدي :

ما تضمنه هذا الفصل أنى به دليلاً على ما حكم به من أنّا إنما ننقاد ونقبل ما قد جرت به عادتنا في الأقاويل وطرق البيانات والإقناعات . ويقول : «وقد نصل إلى معرفة مقدار ما قد جرت [ ۲۸۷ أ] به العادة » \_ يعني أنك تصل إلى علم مقدار قوة العادة بأن تنظر في النواميس فإنك تجد فيها أنك تبيين أن ما يقال فيها من ألغاز ، أي من الأقاويل التي لا يصرح فيها عن المعاني التي يعبير عنها بتلك الأقاويل ، بل إنما يشار إليها على طريق التشبيه والأشياء التي يعبير عنها بالخرافات من الشبيهة بالخرافات . وإنما شبه العبارات المستعملة في النواميس بالخرافات من قبل أنها هي على طريق التمثيل والتشبيه ، لا بالأشياء الحقيقية الدالة على المعاني المقصودة تصريحاً . كما أن الخرافات أيضاً إنما هي معبرة عن معان وليست تلك العبارات منبئة عن حقيقتها بسبب أن الإلف لها أجل وأقوى في النفس من أن تُتَعَرَّف حقيقتها . وقوله هذا ظاهر لا يحتاج إلى شرح . \_ وأشار بقوله : « أجل " إلى تعظيم المعتقدين لها وإجلالهم إياها ؛ وبقوله : « أقوى » بقوله : « أجل " إلى تعظيم المعتقدين لها وإجلالهم إياها ؛ وبقوله : « أقوى » إلى تمكنها في أنفسهم .

قال أرسطوطاليس :

وبعض الناس إن لم يسلك الإنسان لهم في كلامه سبيل التعاليم لم يقبلوا منه [ ٢٨٧ ب ] قوله في ذلك ، وبعضهم يطالب بشهادة الجماعة ، وبعضهم يطالب بشهادة الشاعر ؛ وبعض الناس يطلب

١ ص : أجل وأقوى في النفش من معرفة حقيقة . د : أجل في النفوس من . . .

قال يحيى بن عدي :

يتكلم به .

جميع ما أتى به في هذا الفصل إنما هو ليبين به أن الانقياد للأقاويل والقبول للبينات يختلف بحسب اختلاف الإلف والعادة . وعبارته فيه واضحة ، ولا تحتاج إلى شرح . وبعد أن بين ما للعادة والإلف وانقياد الناس لهما أخذ في أن يبين أنه يجب أن يتقدم فيتأدب ويتعرف الطرق في معرفة واحد واحد من الأشياء التي يقصد بياما فقال :

قال أرسطوطاليس :

« فلهذا ما يجب أن يتأدّب الإنسان في معرفة سبيل [ ٢٨٨ أ ] كل واحد ٍ من الأشياء التي يروم تبيينها » .

ولعمري إن من الواجب على من يريد أن ينقاد لقوله ويقبل بيانه من أقوام مختلفي العادات أن يتعرف سبيل كل واحد ٍ واحد ٍ من الأشياء التي يقصاد الكلام فيها ويتبينها ليسلكها .

وقوله :

« فإن من القبيح أن نطلب معاً علماً من العلوم والجهة التي بها ينبغي أن يبين » .

يعني به أن السبب في وجوب التأدب بمعرفة سبيل واحد ٍ واحد ٍ من الأشياء

التي يرام تبيّنها أنه قبيح شنيع أن نطلب معاً \_ أي في حال واحدة \_ علماً من العلوم والجهة التي بها ينبغي أن يبيّن . هذا ظاهر قبيح شُنيع ، لأنه يُبيّن جهل فاعله ، وذلك أنه ليس يمكن أن يتعلم الإنسان معلومين معاً . ثم قال :

< « وليس يسهل ولا وجود واحد من الأمرين » > .

يعني : وليس يسهل إذاً الحمعُ بين طلب علم من العلوم وبين طلب الحهة التي عليها ينبغي أن يبين وجود ــ أي حصول ــ ولا واحد من الأمرين . أي من العلمين .

#### قال أرسطوطاليس :

وليس ينبغي لك أن تطلب في كل علم أن يكون الكلام فيه مستقصى مثل استقصاء الكلام في التعاليم [ ٢٨٨ ب ] لكن إنما ينبغى أن تطلب ذلك فيما لا تشوبه الهيولى .

#### قال يحيى بن عدي :

قد أخذ في هذا الفصل أن ينهانا عن طلب البيان المستقصى في كل علم كاستقصاء البيان في التعاليم ؛ ويعرفنا في هذا أي العلوم ينبغي أن يطلب البيان المستقصى ، ويقول إنه في الأمور التي لا يشوبها الهيولى . وهذا لعمري واجب ، وذلك أن الأمور الهيولانية لأنها في الحركة وتحت الكون والفساد ، فلذلك لا تثبت على حال واحدة . والعلم المستقصى ، كالعلوم التعاليمية ، إنما يكون بالبرهان . والبرهان إنما يكون في الأشياء الاضطرارية التي هي دائماً على حال واحدة . فلهذا لا يكون العلم المستقصى فيما تشوبه الهيولى . ولذلك لا ينبغى أن نطلبه فيها .

قال أرسطوطاليس:

ولذلك هذه الجهة ليست طبيعية . من قبـَل أنه خليق أن تكون

الطبيعة كلها ، إلاّ الشاذ منها ، تشوبها الهيولى . ولذلك ينبغي لنا أن نبحث أولاً عن الطبيعة ما هي : فإنّا إذا فعلنا ذلك ظهرت لنا الأشياء التي [ ٢٨٩ أ] نبحث فيها بالنظر الطبيعي .

قال يحيى بن عدي :

« ولذلك » : يشير به إلى الأشياء التي لا تشوبها هيولى .

ويشير بقوله : « هذه الجهة » – إلى النظر المستقصى الذي يجب أن يُطلَبَ في الأشياء التي لا يشوبها هيولى .

وقوله: «مين قبِل أنه خليق أن تكون الطبيعة كلها ، إلا الشاذ منها ، تشويها الهيولى » - أتى به تصحيحاً لقوله : إن هذه الجهة ليست طبيعية . وإنما قال : «خليق » ولم يقل : «واجب » - من قبيل أن من الطبيعيات ما لا تشوبه الهيولى ، وهي الأجرام السماوية ؛ وإيّاها أيضاً استثنى بقوله : «إلا الشاذ منها » .

وقوله : «ولذلك ينبغي أن نبحث > أولاً > عن الطبيعة ما هي » ــــ يعيى به أن من الطبيعيات ما تشوبه الهيولى . ومنها ما لا تشوبه الهيولى .

« ينبغي أن نبحث عن الطبيعة ما هي ه ــ أي أن نطلب ما هي الطبيعة .

قال : ﴿ فَإِنَّا إِذَا فَعَلَنَا ذَلِكَ ظَهِرَتَ لِنَا الْأَشْيَاءِ الَّتِي يَبِحَثُ عَنْهَا بِالنظرِ الطبيعي ﴿ ... وهذه الأشياء هي الأشياء التي في الحركة ؛ وهي تنقسم قسمين : أحدهما يتحرك حركة على استدارة بأجزائه فقط ، وهي [ ٢٨٩ ب ] الكرات السمائية كلها . والآخرُ يتحرك جميع أنواع التغير ، فإنه يتكوّن ويفسد وينمى ويذبل ويستحيل ، بأن يسخن ويبرد ويبيض ويسود ، وبالجملة يتغير في كيفياته ، ويتغير في المكان : فيعلو ، ويسفل . وهذا أيضاً ضربان : أحدهما تكون وفساده بأجزائه دون كليته ، وهذا هو الاسطقسات الأربعة : النار

والهواء والماء والأرض؛ والآخر يكون ويفسد بكليته وأجزائه. وهو الأشخّاص المركبة من الأربعة الاسطقسات كزيد وعمرو، وهذا الفَرَس وهذا الحمار، وهذه الشجرة، وهذا البيت، وهذا الحجر ــ وبالحملة: جميع الأشخاص المركبة من الاسطقسات الأربعة.

قال أرسطوطاليس :

« وهل ينبغي أن ينظر في العلِـلَل والأوائل العلمُ الواحد ، أو العلوم الأكثر من واحد » .

قال يحيى بن عدي :

ينبغي أن تعلم أن هذا الفصل وُجِد في نقل إسحاق بن حنبن فقط ، ولم أجده في النسخ السريانية ، ولا في غير نقل إسحاق إلى العربية ، وليس هو لائقاً أن يكون خاتمة "[٢٩٠] لهذه المقالة . ولكن يشبه أن يكون فاتحة لمقالة الألف الكبرى المقصودة من هذا الكتاب ، وفي العبارة عن معناه يتَصِحْ .

ومعناه هو أنه : هل النظر في العلل والأوائل كلها لعلم واحد ، أو لعلوم أكثر من واحد ؟

والحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على محمد وآله المعصومين ، تم تفسير يحينى بن عدي لمقالة الألف الصغرى من كتاب أرسطوطاليس في هما بعد الطبيعيات » .

#### ملاحظة:

هذه الملاحظة الأخيرة في غاية الفائدة ، إذ جمهور الباحثين على أن هذه الحملة الأخيرة أضيفت إضافة لتكلّف الربط بين ألفا الصغرى وبيتا بطريقة مفتعلة ، وخصوصاً بالشك الأول (بيتا ف ا ص ٩٩٥ ب ه) .

ويلاًحظ أن الإسكندر الأفروديسي ( ١٧٤ : ٢٥ ) لم يشرح هذه الجملة . وفي مقابل ذلك نجد أسكلهيوس ( ١٤٠ : ٢٤ ) ينقلها بنصها .

لكن قول يحيى بن عدي إنه لم يجدها إلا في نقل إسحاق بن حنين فقط ، ولم يجدها في السحاق إلى العربية ، يدل على أنه وجدت مخطوطات كثيرة لم ترد فيها هذه الجملة ، ولا بد أنها ترجع إلى عهد أقدم من المخطوطة التي نقل عنها إسحاق بن حنين .

وهذا يؤيد تأييداً حاسماً الرأي الغالب وهو كون هذه الجملة مقحمة ؛ وهو رأي يشكك فيه البعض استناداً إلى ذكر اسكليبوس لها . لكن هذا استناداً على غير أساس قويم ، لأن اسكليبوس الترلقى عاش في بداية القرن السادس الميلادي ، أي في عصر متأخر ، ولهذا لا يعد حجة » .

وما قاله ابن عديّ هنا يُعد من أفضال النرجمة العربية على تحقيق النصوص اليونانية .

# فقر ° الحكماء ونوادر القدماء والعلماء [ ١ب ] بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين

الحمد لله على ما ستر من العيوب ، وأسبل على عباده من ذيل عفوه المطلوب وأستغفره من موبقات الذنوب ؛ وأسأله عصمة الأجساد والقلوب ، حتى لا تسعى تلك إلى هواها ، ولا تزيغ هذه عن هداها ، وأن يجعل ما ابتلاني به من الآسقام والنوائب ، وامتحني به من الآلام والمصائب – نعمة يجب علي حمدُها ، لا نقمة لا أستطيع عني صدها ، وأن لا يؤاخذني بلدغ لساني الناطق بالهذر ، عند تفاقم ما ينالني من الضرر ؛ وأن يلهمني صبراً جميلاً ، وأن يقضي لي بحسن الحاتمة ، ويفضي بي إلى السعادة الدائمة ؛ والصلاة والسلام على نبيته محمد ، الداعي ح إلى > الإسلام ، المبعوث بأحسن الأخلاق والأحكام ، وعلى آله وصحبه وأزواجه الكرام ، صلاة ًدائمة دوام الأيام .

#### وبعد :

فإني لما تحققت الناصر العالم العادل المرابط المثاغر المجاهد المؤيد المظفّر المنصور ، صلاح الدنيا والدين ، سلطان الإسلام ملك المسلمين ، سيد الملوك والسلاطين ، قاتل الكفرة والمشركين ، قاهر الخوارج المتمردين – أبا المظفر

العنوان الذي في الصفحة الأولى هو : « كتاب حكم الحكماء ونوادر القدماء ، وهو كلمات وروايات ومواعظ تشتمل على إشارات الاثمة وعبارات واضحة مثل الذهب المسبوك ووعظ الخلفاء والملوك ، بالتمام والكمال » .

١ ص : عن .

يوسف ابن السلطان السعيد الملك العزيز : محمد، ابن السلطان السعيد الملك . الظاهر : غازي ، ابن السلطان السعيد الشهيد الملك الناصر : يوسف بن أيوب مُحْيِي دُولَة أَمِيرِ المؤمنينِ ، ثبَّت الله دُولَته ، وخلَّدُها ، وعَمَرَ ببقائه ربوعَ المكارم وشيدها ، وحرس بعزائمه معالم الإسلام وجدَّدها ، للخبر وفعله ، ومحبَّته للفضل وأهله [٢] وأنه أعز الله نصره ، وضاعف اقتداره ، كما قُلْتُ فيه في بِعض مِدائحي فيه ، في هذه الأبيات :

إنَّ المليك الناصر بن محمد . نجارُ العزيز الماجد المفضال ملك إذا ما قلت فيه مدائحاً شهدت معاليه بصدق مقالي أحدٌ من الفضلاء والأمثسال بنداه ً لم يخطر سواه ً بيالي وإليه قد وافيت أوهي الحالي بغيــاً على ، فما لهن ومالي ! وإليه من جَور الزمان مآلي

وله مناقبُ ، ما يحيط ببعضها وإذا ظمئت إلى ندى متكرم وأنا أقل عبيده من بعـــد ذا حيث الليالي الجائرات قد اعتدت وعليه من دون الأنام مُعَوّلي

أحببت أن أخدم حضرته الشريفة بتأليف كتاب يكون ناصع المعاني ، حَسَن المثاني، يشتمل على بعض ما قاله جماعة من الحكماء والفلاسفة القدماء، من الفقر والنوادر والحكم ، التي هي كاللآليء والجواهر ، التي منها ما هو كالأمثال والحكم ، ومنها ما هو كالمواعظ والوصايا – بأخصر الكلام ، ليتدبر – خَلَدَ اللهُ ملكه ! – معانيها ، ويقف على حقائقها ومبانيها ؛ ويستفيد من ذلك ما يجده – خلَّد الله سلطانه على الرعية ! – في السعادة الأبدية ، والزهد في الأموال الدنياوية ؛ وأكون قاضياً بعض ما رادفه ــ أعزّ الله أنصاره ــ على ّ من عظيم عوارفه ، وجسيم ما والاه إلى الذي صحّ من صدقاته وعوارفه .

١ ص : أنهى .

وإني ألفت له هذا الكتاب ، مع كوني لستُ من أهل التأليف ، ولا مقتن لواد التصنيف .. وأنا أتضرع إلى الواقف على هذا الكتاب، والمتأمّل لا عواه من الآداب ، أن يمهد العذر فيما يجده فيه من الزلل ، ويتجاوز بكرمه عمّا يعاينه فيه من الحلل ؛ فإنه لو اطلع على كنه أحوالي ، وما أنا عليه [ ٢ ب ] من السقم وسوء الحال. وكثرة النوائب والكُلْمَف والعيال . ومزيد الفاقة والإقلال – لاستعظم ألا يجلّ " القلم عن فهم معاني الكلم ، وآبد النوادر والأمثال والحيكم .

وقد سميت هذا الكتاب : « فقر الحكماء ، ونوادر القدماء والعلماء » . وأنا أستمد من الله سبحانه وتعالى أن يوفقني فيه لذكر الصواب ، وأن يعينني على ما قصدته بتأليفي لهذا الكتاب ـ بمنه وكرمه ولطفه وسَعَة رحمته . إنه على كل شيء قدير .

أقول وبالله التوفيق :

اعلم ، أيها السلطان العظيم الشأن أسيغ الله عليك النَّعْماء ، وظفرك بالأعداء ! – أنه لما كان الفلاسفة والحكماء والعلماء القدماء < هم > لَمَّ \* كثير ، وجمُّ غفير ، يعسر على غالب الناس حَصْرُهم ، ويتعذر عليه نقلُ جميع نوادرهم وفقرهم \* – رأيت أن أقتصر الحيما أردته من المرام في هذا المقام – على المشهورين من الفلاسفة في علم الأخلاق والإلهيات والمنطق والطبيعيات

١ ص : فلا يفتن المواد .

۵۰۰۰ ۲ . ص د ۱۰۰۰ متأمل ۱۰۰۰

٣ ص : إلى جعل القلم .

٤ ۾ : جنع .

ه ص : وكنيرهم !

٦ ص : اقتصر عل إرادته من المرام .

والرياضيات، وذكر بعض ما لهم من الحيكم العجيبة والفقر الغريبة والنوادر اللطيفة، والحكايات الظريفة – وهم عشرون فيلسوفاً، وهذه أسماؤهم: فيثاغور ا – وسقراط – وأفلاطون – وأرسطوطاليس – والاسكندر – وذيوجانس – وسلون – وأنكساغورس ا – وذيقراطيس ا – وإبقراط – وجالينوس – وأميروس الشاعر – وهرمس – وزينون – وذيبو (!) الشاعر – وثالس – وبطليموس – وأرطيوس – وأرطبيق – وأرسمندس – وريموس – وبررجمهر.

إذ فيما يورد هؤلاء الحكماء من الحكم والأمثال والفقر والنوادر والحكايات مقنع وكفاية لكل من يقف عليه من الأنام . من خواصهم والعوام ، إن شاء الله .

١ ص : فيشاغور .

۲ من : أنكاغورس .

٣ ص : ذيقراطس .

# الفيلسوف الأول

#### فيثاغور

روي عنه أنه قال لتلامذته : اعلموا يا بيَّ أن رفض الدنيا قبل التلبُّس بها أهونُ من التخلص منها بعد الوقوع فيها . وإن [17] من رفع حاجته إلى الله تعالى فقد استظهر في أمره . وإن من آمن بالآخرة لم يحرص على الدنيا . ومن أيقن بالمجازاة لم يفعل غير الحسني . وإن من آمن بالله – سبحانه وتعالى – التجأ إليه . ومن وثق به فليتوكل عليه . ومن ذكر الموت نسي الأشياء . ومن تمسك بالله تعالى وعمل بمراضيه فذلك من الأحياء . وإن من حزم الإنسان أنه لا يخادع أحداً . وإن من كمال عقله أنه لا يخدعه أحد . وإن العاقل لا ينال القليل مما يحب إلا بالصبر على الكثير مما يكره. والدنيا ينالها الإنسان بالأموال والآخرة بالأعمال وأنقص الناس عقلاً مَن ظُلَم من هو دونه . وأولى الناس بالعفو عن المذنبين أقدرهم على العقوبة . وليس من أخلاق الكرام سرعة الانتقام.. والدهر لا يأتي على شيء إلا عيره . وأطيب الأشياء ما يشتهيي . وأحسن العطاء ما كان ابتداء . وليس شيء أسرع لإزالة نعمة وجلب نقمة من ْ ظلم الناس . ومن اشتبه عليه أمران ولم يعلم الصواب منهما فلينظر أقربهما إلى هوى نفسه فيجتنبه . وإذا كانت الدنيا غرارة فما موجب الطمأنينة إليها . وإذا كانت الأشياء غير دائمة ففيم السرور بها ؟ ! وقليل يفتقر إليه خيرٌ من كثير يستغني عنه . والهوى إله ٢ معبود ؛ والمملكة

١ ص : فقيما .

۲ دس: الله.

ظل زائل ؛ والعقل وزير ناصح ؛ والمال ضيفٌ راحل ؛ والعمر طيف خيال ؛ ﴿ والتواضع من مصائد الشرف . والكلام قيما يعني خيرٌ من < الكلام فيما لا يعني . و > السكوت عمّاً لا يعني خير من الكلام فيما يضر . والحسد بمنزلة صدأ الحديد الذي يأكل الحديد حتى يفنيه . ونقل الصخور العظيمة على الأعناق أيسر من تفهيم من لا يفهم . وأعجز الملوك أقلهم نظراً في العواقب. والبلاد تملك بالأموال ، وتارة بالسيف واللسان ، وقلوب أهلها تُمْلَكُ بالإحسان . والنعم من الله تعالى مهر ها شكره . وشكر الله تعالى تعظيمه وعبادته وذكره . والدنيا سريعة الزوال [٣٠] ولا يبقى أحدا من كافة الناس على حال . وشرّ الأموال ما أخذه الإنسان من الحرام وصرفه في الآثام . ومَن ْ لم تؤدبه المواعظ أدبته النوائب . و <من> تَـرَك التوقي فقد استسلم للقضاء السوء٬ . ومن عدل من الملوك في رعيته فقد حَصَّن ملكه ومن ظلم رعيته فليتوقع هلكه . وحاجة المُللك إلى الشجعان الأعوان كحاجته إلى الطعام والشراب، غير أن الحاهل من الملوك يُسرَى عند حاجتِه إليهم يُقرّبهم إليه ، وعند استغنائه عنهم يبعدهم ؛ والملك إذا هان عليه بذل المال توجهت إليه الآمال . والحواب أوله كلام . وآخره اصطلام . وحوج الملوك إلى الحيل والمكائد والمداراة بالأموال والأقوال مع أعاديهم أولى من مقاتلتهم . وما ندم مَن ْ استشار في أموره العقلاء وذوي الحنكة والتجارب . وما ركب أحدٌ البغيَّ إلاَّ صرعه . وما أربَحَ صفقةَ مَن ْ باع الفاني بالباقي ، والدنيا بالآخرة ! ومن اعتزل الناس واستغنى عنهم أمِن منهم . ومَن ْ طال عمره فَتَقَد أُحبَّته . ومن نظف ثوبه قل همَّه . ومَن طابت رائحته زاد عقله . ومن يصحب الزمان

۱٤ ر

١ ص : لاحد .

٢ ص : استسام القضاء لسوء !

يرَ فيه العجائب . ومين مأمنه يؤتى الحذر . وإذا جاء القدر لم ينفع الحذر . والعمران لا يكون في موضع يجوز فيه السلطان . والعاقل لا يبيع يوماً صالحاً بيوم طالح . والأيام صحائف الآجال : فيجب على العاقل أن يخلدها بصالح الأعمال . وللدهر طعمان : حُلُو ومُرز وللأيام صرفان : عُسُرٌ ويُسُرٌ ، ولو أن العسر في جُمُحُر لأدخل الله تعالى إليه اليُسْر حتى يخرجه .

#### والمنقول من نوادره :

قيل إنه عزى حكيماً قد مات أخوه فقال له : أما أن مثلي ما ينبغي له أن يعزي مثلك ؛ ولكني أشير عليك بأنك تتأهب للمضي إلى عند أخيك ، فإن الطربق محوف .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه كان له أخ مُسْرِفٌ على نفسه في ارتكابه الفواحش ، فقال له : يا أخي ! أما أنك غدوت كالإصبع الزائد [11] التي إن تركت ساءت ، وإن قطعت ألمت .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه رأى امرأة بغية وهي كثيرة الابتهال إلى الله سبحانه وتعالى وساءلته أن يجعلها نقية ، فقال لها : « يا هذه ! أما والله إن كلا الأمرين بيدك . قنى عند أحبتهما إليك وأعودهما عليك » .

ومن ذلك ما قيل عنه من ﴿ أَنْ ﴾ أهل رومية مات ملكهم ؛ فاتفقت آراؤهم على تمليكه . ثم أحبوا مشاورتهم في ذلك لفيثاغورس <sup>4</sup> ، وأنهم مضوا إليه واستشاروه في ذلك وأنه قال لهم :

١ ص : يرى عنه العجائب .

۲ ص : صالح .

٣ ص : لأدخله .

**٤ ص : فيثاغورش .** 

وأما أنا فلا أأرى تمليككم لهذا عليكم ». فقالوا له: «ولم ذلك أيها الحكيم ؟ » نقال لهم : « لأنه قد اشتهر عنه أنه كثير الغضب . وليس يحلو في غضبه من أحد أمرين : إما أن يكون ظالماً ، أو يكون مظلوماً ؛ والظالم لا يصلح أن يُملك على الناس ، والمظلوم ضعيف ، والضعيف لا يصلح للملك » . فعلموا صحة مقاله ، فلم يملكوا ذلك ، وملكوا غيره .

ومن ذلك ما روي أن تلامذته سمعوه وهو يكثر الإطراء والمدح لملك القسطنطينية ، وأن بعض تلامذته قال له ٢ : « أيها الحكيم ! أراك تكثر مدح ملك القسطنطينية ، فما سبب ذلك ؟ » فقال له : « يا بني ! أما أنه قد استفاض عنه بين الأنام — خواصهم والعوام — أنه لا يقصد بابه إلا راجياً ، ولا ينصرف عن بابه إلا راضياً . ومن يكون ذلك حاله يجب الدعاء له » .

ومن ذلك أن تلامذته قالوا له يوماً: «أيها الحكيم! أما أن فلانا الحكيم ما ناظره أحد فيمن رأيناه ﴿ إلا ﴾ وغلبه ولا يكون به طاقة . وقد تعجبنا من ذلك » . فقال لهم : «ليم تتعجبون من ذلك : فإنه يبهت من يناظره بالكذب. ويستشهد على ما يدعيه بالموتى . ويحيل على الغائب » .

والمنقول من حكاياته النادرة هذه الحكاية : حكي عنه أنه قال : كان في زمانه ثلاثة من النساك العلماء . وأنه لم يكن في زمانهم أعلم منهم [ ؛ ب ] ولا أزهد في الدنيا، ولا أعبد لله سبحانه وتعالى . وأنه نُميي خبرهم إلى ملك بلدهم . وكان ذلك الملك شديد الحب للدنيا ، وعظيم الحرص على حصولها والزيادة فيها ؛ وأنه أحب أن يرى هؤلاء الثلاثة . فسأل عن الموضع الذي

١ ص : لا . . عليكهم .

٢ ص : لما .

٣ ص: ذلك الثلاثة.

يستقرُّون فيه . فأخبر أنهم مقيمون ببعض الجبال النائية عن مدينته . وإن الملك تنكر ومضى منفرداً بنفسه ليجتمع بهم . ولم يزل يطلبهم إلى أن وجدهم على أعلى جبل من تلك الجبال . فوجدهم وقد أحاط بهم من جميع جهات ذلك الجبل أسود"\ كثيرة مهلكة ؛ وتلك الأسود لا تتعرض لأولئك الثلاثة ولا من الدنو إليهم . فلما رأى ذلك هاله . وأدركه توفيق الله تعالى ولطفه به وعنايته ، فأقبل على نفسه يحدثُها ، فقال لها : « يا نفس ! هذا والله السلطان العظيم والمقام الكريم والمرتبة الفاخرة والمنزلة الباهرة، لا ما أنت فيه من ملابسة الكد والنَّصَب والاجتهاد والتعب وكنزك الأموال واعتدادك بصيانة <sup>٢</sup> المعاقل والرجال . وبالله إن ذلك جميعه لا يقوم ببعض هذا الحال . فلو فوَّضت أمرك إلى خالقك وباريك. وتوكلت عليه. لاسترحت مما أنت فيه من العناء ومكابدة البلاء » . – ثم حثته نفسه على الاجتماع بهم . فلما ذنا من الأسُود وثبت إليه ، فقال : ﴿ اللهم رَبِّ هَذَهُ العصابةِ الَّتِي قَدْ تَحْلُو لَعْبَادَتُكُ ! اصرفُ عنِّي هَذَهُ الأسود ، واكفني شرّهم ، حتى أجتمع بعبيدك هؤلاء » . وإن الله تعالى استجاب دعاءه ، وحادت الأسود عن طريقه ، ولم يتعرضوا له . فمشى حتى انتهى إليهم وسلم عليهم . فرحبوا به وسألوه عن حاله ، ولم يعرفوه . فقال لهم : « أما أنا فمن بعض عبيد الله سبحانه وتعالى . فإني سمعت بكم وبحبكم لعبادة الله تعالى . فأحببت أن أجتمع بكم، لعل أن يوفقني الله تعالى بكم إلى طاعته ، وما يرضاه منتى ٥ . فلما سمعوا مقاله [ ٥ أ ] قالوا : ٩ يا هذا نحن والله أحوج إلى الاجتماع بمن يوفقنا الله تعالى به لذلك . وإنَّا ما أقمنا هاهنا إلا لذلك . فإن أحببت أن تقيم معنا فأقم " . \_ فأقام عندهم مدة ،

١ ص : الحبل إلا وتلك الأسود كثيرة تهلكه .

۲ ص : لصيانتك .

وهم يعبدون الله تعالى . ــ فلما كان بعض الأيام قال لهم الملك : « أيها السادة الزهاد والحكماء العبَّاد ! اعلموا أن نفسى قد حصل فيها أمورٌ كدَّرت على " مشاربي ، وضيَّقت على مذاهبي ، ولم يسعني كتمها ، ولا التوصل إلى علمها ، وأريد أن أقصَّها عليكم [ . . . . . . . . ] الملك : « بلي ! أعلم ذلك » فقال له الرجل : أفلا تعلم أن الموت يعرض لجميع الحيوانات ، والفسادُ لتركيب الجمادات ؟ . فهذا العقل والعرف ينفر من فعل ما يقع به التمييز بين أفعال الآدمي وغيره من الحيوانات؟ ، فقال له الملك : ﴿ لا ! » فقال الرجل : ٥ وإذا كان < الأمر > كذلك ، والعقل والعرف لا ينكران ح أن > يعمل الإنسان ما لا يشاركه فيه غيره من الحيوانات : يقوم مقام الشكر لمن صنعه وأوجده ومنحه العقل الذي يدرك به مصالحه الدنيوية ويدفع به ما يكونَ ضرراً عنه ، وخصّه بذلك دون غيره من الحيوانات ، وليس ذلك يكون إلاّ بالطاعات والأمور التي قد اطردت بها العاداتُ في الملل السالفة والأمم المتقدمة ؛ والعقل والعرف قاضيان باستحسان كل ما يصدر من الإنسان من الرحمة للضعفاء وصلتهم وصلة الأرحام والعدل وإغاثة الملهوف والأمر بالمعروف ؛ وأن ذكْرَ الفاعل لذلك ونحوه هو الذي يبقى له بعد موته دون غيره ، واستقر ذلك لتعلم صحته » . ــ فلما سمع الملك ذلك وقع في قلبه صحته . ثم إنه أقبل على عبادة الله تعالى . ومضى على ذلك أيام . ثم إن واحداً منهم قال لباقي أصحابه : « اعلموا أن نفسي قد حَسَّنَتُ لي سؤالكم أن يتمنى كلُّ منَّا من الله تعالى شيئاً يناسب ' نفوسنا في مطالبها وأمانيها . فليذكر كلُّ منا ما يحس في نفسه من ذلك شيئاً ، فإنه لا يخلو من فائدة ليستفيدها » .

إ في النص : كذا – ولعله يشير بذلك إلى حدوث نقص في النسخة التي ينقل هنها . وسياق الكلام
 يدل على وقوع حديث بين الملك وبين أحد الثلاثة .

۲ ص : مراتب . أو صوابه : ح على > مراتب ؟

ــ فقال أحدهم : ﴿ اللهم ارزقني [ ٥ ب ] من عبادتك وتعظيمك ما تبلّغني به أعلى الدرجات ، وأن تحبب ذلك إلى كما تحبب إلى شرب الماء في حال شدة الظمأ ؛ وأن لا أزال على ذلك إلى أن أقدم عليك » . ــ وقال الثاني : « اللهم أذهبُ عنى شهوات الدنيا وزينتها والاهتمام بها . وفرَغني لعبادتك . ووفقني لطاعتك وما ترضاه منتى إلى أن أردَ عليك » . ـ وقال النَّالث : « اللهم ارزقني يقيناً صادقاً وإيماناً بك ، واجعلني ملكاً على بعض خَلَقْك لأقضى بينهم بالعدل وأحملهم على عبادتك وأكفَّهم عن معاصيك " . ـ ثم قالوا بعد ذلك : ﴿ وَأَنْتَ ! تُمَنَّ ! ﴾ فقال ' : ﴿ اللهم اقبضني إليك مسلماً من < المعاصى > . واجعل راحتى في لقائك وطاعتك. واكفىي شرّ نفسي ". ثم إن الملك أقام عندهم أياماً يعبد الله تعالى . < ثم > فارقهم وعاد إلى مملكته ، وأقبل على عبادة الله تعالى والرأفة بعباده . وأفاض العدل عليهم والإحسان . ومضى له على ذلك مدة . ثم إنه مرض مرضاً شديداً . وأحسَّ بالموت . فجمع أكابر أهل مملكته وأعيان رعيته إلى بين يديه وقال لهم : ﴿ مَعَاشُرُ النَّاسُ ! اعْلَمُوا أَنَّهُ قَدْ آنَ أَنْ يَنْزُلُّ فِي الْمُوتُ الَّذِي لَا يَنْجُو مَنه أُحدُ " من الناس . وإني قد استخلفت عليكم بعدي العابد َ فلاناً . فإذا متُّ فاطلبوه في أعلى الجبل الفلاني ، فإنه يصلح أمركم ويحسن إليكم » . ثم إنه مات بعد أيام . فمضى جماعة من أعيان مملكته وأكابر تلك الدولة إلى ذلك الجبل . وسألوا عن العابد الذي ذكره لهم . فأرشدهم أصحابه إليه ، فقصُّوا عليه قصَّة ملكهم وتوصيته بالملك له ٢ . وسألوه المضيّ إلى ملكه وتدبيره برأيه . فبُهيت

١ أي الملك .

٢ ص : لمم .

ذلك العابدُ لمقالهم وقال لهم : « يا هؤلاء ! ما لي بالملك حاجة ٌ . ومع هذا فما أنا من بيت الملك ولا أهل" له، فاطلبوا لملككم سواي ٨. فقالوا له : ١ يا هذا إن ملكنا أخذ علينا العهد لك ، وما يمكننا نكث عهده » . وقال له صاحباه : ه أما أنك كنت تمنيت [11] على ربك ذلك ، وقد أتاك ذلك فامُض إليه وافعل ما التزمت فعله » . – فبكى وودّع صاحبيه ومضى مع أولئك إلى البلد ؛ وتلقاه الناس وبايعوه ، وأحسن فيهم السيرة وأفاض العدل ، وأمر بالمعروف ، ونهى عن المنكر ، وأقام الحدود ، وساسهم أحسن سياسة ، وقهر أعداءه ، وتضاعف ملكه بما كان من البلاد التي تجاوره ' . وأقام على ذلك سنة ً . ثم إنه سأل الله تعالى بعد ذلك أن يريه عمله مصوّراً قبل ملكه وبعد ملكه . فأراه الله ذلك ، فوجد عمله بعد ملكه قد نقص الثلث عن عمله قبل ملكه . فاعتراه الندم ، وخشى على نفسه الهلاك . ثم إنه صبر إلى أن انقضت السنة الثانية . ثم إنه سأل الله تعالى أن يريه صورة عمله مصوّراً في السنة الثانية . وعمله في السنة الَّتي ملك فيها . فأراه ذلك ، فوجده قد نقص عمله في الثانية | عن الأول النصفَ . فعند ذلك بكي بكاءً عظيماً ، وجعل يعفر وجهه على ـ الأرض . ثم إنه ذهب إلى صاحبيه ، وقص عليهما قصَّته ، فقالاً له : ﴿ يَا هَذَا ! ألم تعلم أن المُلْك خطره عظيم ، وخطبه جسيم ؛ ولن يسلم من موبقاته وينجو من شروره إلاّ من أمده الله تعالى بتوفيقه وعُـصَمه؟! فعليك بتقوى الله تعالى ومراقبته . وقفُّ عند أوامر الله تعالى ونواهيه . وخذ المال من حلَّه ؛ واصرفه إلى مستحقه ؛ واكفف أيدي أعوانك وولاتك وعمالك وأصحابك عن أموال رعيتك وعن أعراضهم وعن حُرَمهم وأولادهم . ولا تغنُّرُ بمسالمة ۗ الزمان

۱ ص : مجاورته .

٢ من : بمسألة .

لك ولا بكثرة ما منحك الله تعالى به من الأموال والبلاد والجنود ، فإن ذلك كله زائل عنك . وتيقظ لآخرتك إن شئت أن تنجو من الهلاك » . – وإنه عاد إلى ملكه ، ولم يزل ملازماً لما أمره صاحباه ، إلى أن انتهى أجله وختم بالصلاح عمله . انتهى والله تعالى أعلم .

ا ص : من تنجه .

## الفيلسوف الثاني سقراط

#### والمنقول من حكمه :

روي عنه أنه قال لتلامذته [٦ب] : اعلموا أن الدنيا دار عمل ، والآخرة دار ثواب . وأسعد الناس مَن ْ قَـدَّم لنفسه عملا ٌ صالحاً . والدهر عدو الأعداء للإنسان ' ، فلا يغتر بمسالمته ' عاقل . والعقل من أفضل المواهب والجهل موجبٌ للمعاطب . وحاجة الإنسان إلى العقل أكثر من حاجته إلى المال ، لأن العقل يصلح لأهل الدنيا والآخرة ، والمال لا يصلح إلاَّ لأهل الدنيا . وصفاءُ النفس بالرياضة . والسعيد من استظهر لنفسه واعتبر بمُعنَّى أمسه . والثقة بالله تعالى أقوى أمل ، والتوكل عليه أزكى عمل . والطاعة حرز ، والقناعة عز . والدنيا لا تصفو لشارب ، ولا تبقى لصاحب ، ولا تخلو من فتنة ، ولا تعرى من محنة . وأجهل الناس مَن ْ طَلَبَ ما لا بناله . وأفسد آراء المُلُكُ ما أُوجِب لصاحبه القتال وله عنه مندوحة ومجال . وأفضل الناس مَن ْ تواضع عن رفعة ، وعفا عن قدرة ، وأنصف مـن° نفسه في حال قوّته . ومـّن° ملك الأحرار بفعاله أكمل ممن ملك الأرقاء بماله . واقتناءُ المناقب يكون بما لها " حمن > المتاعب ؛ وإحراز الإنسان للذكر الجميل يكون بما له من الفعل الجميل . وأقبح الأشياء بالملوك تصييرهم منَ \* كان رأساً ذَنَبَا . ومنَ \* كان

١ ص : الاعدا والإنسان .

۲ ص: بمسألته.

٣ ص : بماله المناعب .

ذَنَبًا رأساً . وأحق الناس بالإحسان إلى الناس مَن ْ أَحْسِمَن الله إليه . والخطأ في إعطاء من لا يستحق أعظمُ من منع العطاء عمَّن <sup>٢</sup> يستحق . وينبغي للملك أن يحذر مشورة الجاهل وإن كان ناصحاً ، كما يحذر من العاقل إذا كان عدوًّا له . والغضب يداوي بالصمت والاضطجاع . ولا تقطن الحكمة حيث يقطن اللهو . ولا توجد المروءة عند مَن ْ لا حياء له . وأشدّ عيوب الإنسان أنه لا يرى عيب نفسه ويرى عيوب الناس . وأفضل ما يقتنيه العقل حسن الذكر من الناس بعد طاعة الله تعالى . ولا ينبغي للعاقل أن يعمل في السرّ ما يستحى منه في العلانية . والحكمة [٧] هي طب النفس . والحكيم من كـَفّ نفسه عن الشهوات . وإذا افتقر المرء فما " من خلة هي للغنيّ مما يمدح بها إلاَّ وهي ممَّا يذم الفقير ؛ : فإن قيل للغني إنه شجاع . فيقال للفقير إنه أهوج ؛ وإن قيل للغني إنه جواد ، فيقال للفقير إنه مبذر ؛ وإن قيل للغني إنه حليم ، فيقال للفقير إنه ضعيف ؛ وإن قبل للغني إنه ذكي ، فيقال للفقير إنه بليد ؛ وإن قيل للغبي إنه لَـسن " ، فيقال للفقير إنه مهذار " ؛ وإن قيل للغبي إنه عابد ، فيقال للغبي إنه نصَّاب مُراءٍ ، والموت أولى بالفقير لذلك . – وينبغي لكل عاقل أن يستعمل الحذر في كل حال ، فإن أقل ما ينفع الحَذر عند هجوم النكبات والمصائب . وضالَّة ُ الجاهل لا توجد ؛ ومالِ العالم معه حيث كان . ومحبة المال رأس كل شر وبلاء . ويسيرُ الظَّلم عظيم الضرر ؛ ويسير العدل جميل الحير . وأعظم ضرّ بناله الإنسان <أن> يؤخذ بغير ذنب اقترفه

١ ص : حق .

۲ مس : لمن لمن (مکررة) .

٣ ص : المر. تهمه (!) من خلته .

٤ ص: النقر .

ه ص : محذار .

ولا جرم أسلفه ، ولا أمر عرفه ، أو يؤخذ بقول حاسد مغتاب أو سعاية فاجر كذاب . ومَن ْ ظن أن الأيام تسالمه فهو مجنون ؛ ومَن ْ اهتم بجمع الأموال فهو محزون ؛ ومن اغتر ' بحمد الناس فهو مفتون ؛ ومن طلب الاستغناء بالدنيا عن الدنيا فهو كمن طلب اللبن بالماء الأجاج . وإذا أراد الله تعالى بعبد حسوماً > سَلَمُط عليه من يظلمه . وإذا رأى الإنسان من يتعاطى الزهدوهو يهرب من الناس فليمل إلى صحبته ورؤيته ، وإذا رآه يكثر من صحبة الناس فليهرب منه . والكذب حيض، وهو حَيُّضُ الرجال؛ وكفي بالمرء توبيخاً على كذبه علمه بأنه كذاب . ويعبر عن حال الإنسان ما عنده من اللسان ، ويخبر عمًا ينطوي عليه من مودة الغير أو البُغْض منه : العينان . وينبغي للعاقل أن ينظر وجهه كل يوم في المرآة : فإن رآه حسناً فلا يشنُّه بقبيح يصنعه ، وإن رآه قبيحاً [٧ب] فلا يجمع على نفسه بين قبيحين . وظن العاقل كهانة ، وتقوى الله عزة باقية وجُنة واقية . وسادة الناس في الدنيا الأسخياء . وفي الآخرة الأتقياء . والصبر عن محارم الله أعظم ُ من الصبر على عذاب الله تعالى .` وليس لما بقى من عمر المؤمن قيمة ، وليس بين الدنيا والآخرة إلا الموت .

#### والمروي عنه من نوادره :

فمن ذلك أن بعض تلامذته قال له: « أيها الحكيم! أمّا أني كثير التعجب منك! » فقال له: « منذ صحبتك ما رأيتك يوماً مهموماً ، ولا عليك أثر الحزن على شيء » . قال ، فقال له: « لأني ، يا بني ، ما ملكت شيئاً إذا فقدته يوجب لي الهم والحزن عليه » .

ومن ذلك : ما قبل عنه إنه رُؤِي في آخره وقد شرع يتعلم الموسيقى ؛

١ ص : اغش .

فقيل له : وأما أنه يقبح تعلم الضرب بالملاهي مع كبر سنك ؟ » فقال : وأقبح من ذلك كوني جاهلاً بشيء يحسنه ويعلمه من هو أضعف سناً مي » . ومن ذلك : قبل إنه رأى جواداً كان لإنسان من المرازبة ، وكان يُجلّله بالإبريسم والسروج المذهبة ، وقد جعل عليه بردعة ورواية ومن يستقي عليه الماء . فقال لأصحابه : « لو لزم هذا ما كان من الحزولة (!) لم يفض به الحال إلى ما هو عليه » .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه كان يوماً نائماً في بعض الطرقات ، وأنه مرّ به رجل فركضه برجله وقال له : ٥ قم ، ويلك ، لا أقامك الله ولا أنام لك عيناً ٥ . فقال : وجعل يكثر النظر إليه . فقال له الذي ركضه : « أراك تكثر من النظر إلي ٥ . قال له : « أتعجب مما أو دعه الله فيك من طباع الدواب بركضك لي ٥ . فقال له الرجل : « أفيجب أني أركضك أخرى ؟ » فقال له : « إن كان عندك شك فيما قلتُه ، فافعل لتتحقق صحته » .

ومن ذلك ما قيل إن بعض مرازبة مَلِك بلده رآه يوماً وهو في صحراء يأكل حشيشاً ويجمع منه لأولاده . فقال له «يا سقراط! أما إنك لو خدمت بعض الملوك لاستغنيت عن أن تجعل [ ٨ أ] قوتك وقوت أهلك هذا الحشيش». فقال له : «يا هذا! حرلو جعلت قوتك > هذا الحشيش لم تحتج أن تحدم مَن هو مثلك ، وتكون آمناً من خوف وغم وتعب » . فقال المرزبان : «وأنت، يا سقراط ، لا تخاف ولا تغم ولا تتعب ؟ » فقال له سقراط : «لا! » قال : «وكيف ذلك ؟ » قال سقراط : «لأني لا أقتي من الدنيا ما

ا المرزبان : لقب حاكم الولاية في عهد السامانيين في فارس ، خصوصاً الولايات التي على الحدود ، إذ كلمة « مرز » في الفارسية تمني إقليماً على الحدود . ( راجع : كرستنسن : « دولة السامانيين » ، ص  $^{9}$  وما بعدها ؛ كوبنهاجن سنة  $^{19.9}$  ؛ اليعقوبي : التاريخ ؛ طبعة هرسما + ١ ص  $^{9}$  .

۲ ص : الملكوب .

أَغْمُ لَأَجْلَهُ إِذَا فَقَدَتُهُ ، ولا أَتَعَبُ فِي جَمَعُهُ وَحَفَظُهُ وَلا أَهُمُ الْإَمَائُهُ ؛ وإن أَكُلِي بلا شهوة ، وعبادتي بلا رياء ، وحياتي بلا أمنية » . فقال له : «ومنن يقدر على ذلك ؟ » فقال سقراط : «مَن زهد في الدنيا ورغب في الآخرة ، وقليل ما هم » .

ومن ذلك ما قبل عنه أنه رأى يوماً رجلاً جميل الصورة سيء الحلق قبيح الأفعال ، فقال لتلامذته : ﴿ أَمَا أَنْ هَذَا كَالْمَنْزَلُ الحَسْنُ الذي حَدْهُ خَبِيثُ ﴾ . ومن ذلك ما قبل عنه أنه كان يوماً في طريق ومعه تلامذته ، فرأى رجلاً جاهلاً أحمق وهو جالس على حجر ، فقال لتلامذته : ﴿ إِنْ أُحبِبُمُ أَنْ تنظروا حجراً على حجر فانظروا إلى هذا ﴾ \_ وأشار بيده إلى ذلك الرجل .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه وقف عليه ملك مدينته يوماً وهو جالس في الصحراء. فقال له : « أيها الملك إن أجبتني عما أسألك عنه أجبتك عما سألتني عنه » . فقال له الملك : « وما مسألتك ؟ » فقال له سقراظ : « أيها الملك ! أحب أن تُعرفي : أخبر أنت أم شرير ؟ » فقال الملك : « بل خبر » فقال له سقراط : « فهل عرف الملك أحداً يخاف ممن يكون خبراً ؟ » فقال : « ثم مع ذلك أيها الملك ، والله ما ارتكبت ما على الملك و لا على أحد من الناس فيه محذور ، لا بقول و لا بفعل فلم من الدنيا ، فلا ؛ لأني قد قنعت بأيسرها . وأما أني أرجوك أن تحسن إلى من الدنيا ، فلا ؛ لأني قد قنعت بأيسرها . وأما أني أرجوك أن تحسن إلى من الدنيا ، فلا ؛ لأني قد قنعت بأيسرها . وأما أني أرجوك أن تحسن إلى من الدنيا ، فلا ؛ لأني قد قنعت بأيسرها . وأما أني أرجوك أن تحسن إلى من الدنيا ، فلا ؛ لأني قد قنعت بأيسرها . وأما أني أرجوك أن تحسن إلى من الدنيا ، فلا ؛ لأني قد قنعت بأيسرها . وأما أني أرجوك أن تحسن إلى من الدنيا ، فلا ؛ لأني قد قنعت بأيسرها . وأما أني أرجوك أن تحسن إلى من المنزيا ، فلا الله عليهم لتحوز أجرهم وشكرهم » .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه كان يوماً ذاهباً في الطريق ومعه بعض تلامذته ، إذ رأى مقتولاً ملقى على الطريق، وقد قُطح ذَكَرُه في فمه . فقال لبعض

١ ص : وأن الهم .

٢ من : الآن .

[ ٨ ب ] تلامذته: ه مَن مُشَلّ بهذا ؟ ه فقالوا له: «آل فلان الهموه · بأنه فسق ا في بعض حرمهم ، فقتلوا المرأة وصنعوا به ما ترى ». فقال سُقراط: « أما والله إن كل بلية لا تكون من امرأة أو بسبب امرأة تكون من أعجب العجائب » .

ومن ذلك ما قبل عنه أنه قال له بعض أصحابه: « أيها الحكيم! الهناء ». فقال له: « فيما ذا؟ » قال له: « مات عدوك ». فقال: « أما والله لو نقل لي أنه تزوج لكان أعظم لي هناء من موته ، لأن في تزويجه أسراً \* هو أشر عليه من موته ».

ومن ذلك ما قبل عنه إنه رأى شوكة قد حملها السيل وعليها حية ، فقال لمن كان معه : «ما أشبه السفينة بالملاّح! » .

ومن ذلك ما قيل عنه : ركب مرة في سفينة في البحر . فلما توسطت السفينة في اللجة هاجت ربح عليهم عاصفة " ، فعاينوا الهلاك . فقال سقراط للملاح : « كم غلظ ألواح هذه السفينة ؟ » فقال له : « إصبعين » . فقال سقراط : « أما أن حمن يركب البحر وقد علم أن بينه وبين الموت إصبعين لأزهد الناس في الحياة ! »

ومن ذلك ما قيل عنه إن بعض أصحابه قال : « والله ، أيها الحكيم ، إن فلاناً بالغ في إيذائك باغتيابك ورميه لك بكل قبيح » . فلم يرعه قوله " له . وقال له : « أما ولو ضربني بظهر الغيب وبالغ في الإحراق بي بكل قبيح ما باليت به لا ولا <sup>1</sup> بغيره ممن حذا حذوه و نهج على منهاجه . »

۱ ص : فسد .

۲ ص : أسرة و هو .

٣ ص : أك .

<sup>؛</sup> ص : لا والله بنبره فمن أجد آخذوه !

ومن ذلك ما قبل عنه إن رجلاً قصده ليتعلم منه الحكمة ، فرآه قاعداً على شاطىء البحر وهو لا يعرفه ، فقال له : « يا سيدي ! أين منزل سقراط ؟ » فقال له : « في المدينة في موضع كذا » . فمضى الرجل إلى المدينة وقصد منزل سقراط فلم بجده . فوقف ينتظره ، وإذا به قد أتى . فقال له رجل " : « هذا المقبل إلى هنا هو سقراط » . فتأمله الرجل فإذا هو الذي سأله على شاطىء البحر . ثم قال : « أيها الحكيم! إني استشرتك وأنت سقراط فلم تخبرني عنك » . فقال له : [ ٩ أ] يا هـــذا ! إنك إنما استشرتني عن منزلي لا عني ، فقال له : [ ٩ أ] يا هـــذا ! إنك إنما استشرتني عن منزلي لا عني ، فأرشدتك ، إذ جواب الإنسان للإنسان بجب أن يكون مطابقاً لسؤال السائل » . ومن ذلك ما قبل عنه إنه رأى رجلاً هارباً من "حرب ، فقال له : ومن ذلك ما قبل عنه إنه رأى رجلاً هارباً من "حرب ، فقال له الرجل : « يا هذا ! أما أن الحرب في الحرب قبيح عند الناس » . فقال له الرجل : « أقبح من الحرب القتل أه . فقال له سقراط : « إنما يكون القتل أقبح إذا وأما إذا كانت النجاة الى حياة رديئة فالقتل كانت النجاة منه إلى حياة صالحة ، وأما إذا كانت النجاة إلى حياة رديئة فالقتل

ومن ذلك ما قبل عنه إنه كان في بعض الأيام جالساً في روضة حسنة فلم يشعر إلا برجل مشهور بالفساد والسفالة قد أتى وجلس بإزائه وقال له : « أما أنها سقراط! ما ترى ما أحسن هذه الروضة ؟ » فقال سقراط: « أما أنها كانت قبل أن تحضرها في غاية الحسن ، ولكن الدهر ما أتى على شيء إلا وغيره ، ولا على صفاء إلا كدره » . \_ وقام منها وذهب .

#### والمنقول من حكاياته :

أصلح من الهرب وأجمل . .

حكي أن بعض ملوك زمانه أحضره يوماً إلى مجلسه وقال له : « أيها الحكيم ! أحبّ أن تذكر لي شيئاً أنتفع به . » فقال سقراط : « أما أنه ، أيها الملك ، قد حكي أن رجلاً كان له ثلاثة من الأصدقاء قد اصطفاهم واعتمد غليهم ؟

واتفق أنه مرض مرّضاً شديداً وحاف الموت؛ وأنه اجتمع بأحد أصدقائه وقال له : يا أخى ! علمتَ اعتمادي ومودتي لك . وقد اعتراني هذا المرض وأنا خائف من الموت ، فأعنى على دفعه عنى . فقال له صديقه : أما والله يا أخى إني لا أستطيع أن أدفع الموت عنك . ولكن مهما أردته من غير ذلك بذلته وساعدتك عليه . فتركه ، واجتمع بصديقه الثاني وقال له مثل ما قاله للأول . فقال الثاني : والله لا أقدر أن أدفع عنك الموت يا أخى . غير أني أتولاك في مرضك ولا أترك ممكناً في معالجتك إلا ّ فعلته ؛ فإن أتاح الله لك الشفاء حمدته وشكرته ؛ وإن قضى عليك بالموت [ ٩ ب ] الذي كتبه على عباده غسلتك وكفَّنتك وواريتك . فتركه ومضى إلى الثالث . واجتمع به وقال له كما قال للأوَّلين فقال له : أما والله ، يا أخى ، إنه لا قدرة لغير الله سبحانه وتعالى على دفع الموت عنك ولا عن غيرك ؛ غير أني من ساعتي هذه لا أَفَارَقُكُ وَاللَّهِ حَيًّا وَلا مَيَّتًا ؛ فإن دُفَنْتَ دُفَنْتُ مَعَكَ . فقال له : يا أخى ! أما أني سألنك الذي سألته صديقي فلاناً وفلاناً ، فكان جوابُ صديقي الذي سألته أولاً مماثلاً للثاني ، وكان جواب صديقي الثاني مماثلاً لأهلى ، وكان حوابك أنت مماثلاً لعملي . ثم إنه أقبل على عبادة الله تعالى حبى انتهى أجله . وهكذا يجب على كل عاقل أن يجعل العملَ الصالح صاحبَه بعد موته يسعد په . ه

### الفيلسوف الثالث

#### أفلاطون

المنقول عنه من الحكم : أنه قال لتلامذته : يجب على كل عاقل أن يعرف الله سبحانه وتعالى ، وذلك بالتفكر في آلائه ، وأن تكون عنايته بالعلم والتعلم له ، فإن الحكيم كالجوهر الذي في الصدف الذي في بطون البحار ولا يُنال إلاّ بالغوّاصين الحُذّاق . واعلموا أنكم <لا تكونون > صالحين إلاّ أن تكسبوا بهما برّاً. ولا تناموا حتى تحاسبوا أنفسكم على ثلاث خصال : ما أخطأتم في يومكم ، وما كسبتم فيه من الحير والشرّ ، وما كان ينبغي لكم أن تعملوا فيه من الحير ولم تعملوه . ولا تغيروا إذا مُدحَّم بما ليس فيكم . ولا تفعلوا ما تندمون على فعله . والزموا الصدق والاستقامة وطاعة الله تعالى ، فإن الدنيا لا شيء في صورة شيء . ولا تفعلوا شيئاً حتى تندبتروه . ولا ينبغي لعاقل أن يحتال عند الغنيُّ ، ولا يجزع عندما تحلُّ به المصائب . ومَن ْ أحس بالموت فلا يغتم لأمر شديد إذا عَرَض له ، لأنه لا شيء أشد من الموت . وما عَـذَرَ الإنسانُ نفسَه على فعله فلا يِلُمُ عيره إذا أتى مثله . ومن أصلح نفسه بصلاح آخرته فقد سعد . [١٠٠] ومن أحبّ أن يغمّ عدوه وبحزنه فليتزيَّد فضلاً وشرفاً في نفسه . ومن شكر بغير معروف أسداه إلى من شكره فليعجل مجازاته على شكره . وإلاّ انعكس الحمد وصار ذمّــاً . ومَن ْ نزلت به مصيبة فليذكر ما عند كثير من الناس من عظم المصائب ليقلُّ بذلك همتُه . ويجب على كل عاقل أن يكون استحياؤه من نفسه أكثر من استحيائه من الناس ، وأن يعلم مبدأ أمره وإلى أين مصيره ، ويحسن إلى الناس ، ويكفُّ

۱۵ ر

عنهم أذاه ، ولا يفكر فيما ذهب له ، بل يجعل فكره فيما بقي له . وأشقى الناس من اهتم بما لا ينفعه . وخسة الإنسان تعرف بكثرة كلامه فيما لا يعنيه ، وبجوابه عماً لا يُسْأَل عنه . ولن يبلغ ألف رجل في إصلاح رجل إلا > بالعقل . والجزع بالمصيبة مصيبة أخرى . وما كثر متن كتُشره البغي . ولا قوي من قواه الظلم ، ولا ملك من يملكه الغضب . وكم قدر مدة الأعمار مع هدم الليل والنهار ! وعدو الإنسان من عمل عمله . والدنيا حلم والآخرة يقظة ، والمتوسط بينهما الموت . والناس في الدنيا كأضغاث أحلام .

#### والمنقول من نوادره :

فمن ذلك ما قبل عنه إنه جلس يوماً هو وتلامذته فتفقد الرسطوطاليس، فقال لمن حضر منهم: «أما أنه لو كان عندي من يسمع مقالي لتكلمت بأمر نفسي ». فقال له بعض تلامذته: «أيها الحكيم! إن عندك الآن مائة تلميذ لك ؛ وكل منهم يسمع منك ما تقول ». فقال له: «صدقت . ولكني أريد واحداً يكون كألف من هؤلاء التلامذة ». فقال له: «وأين يوجد ذلك ؟ فقال ه أما إنه أرسطوطاليس ». فقال له: «لقد بالغت أيها الحكيم في وصفه ». فقال : «والله ما قلت فيه إلا بعض ما فيه ؛ وإلا فهو كمائة ألف منكم ». فاستعظموا مقاله.

ومن ذلك ما قيل عنه إنه اجتاز به يوماً \_ وهو جالس مع تلامذته \_ رجلًّ كبير السن كثير المال، وهو ينازع رجلاً منازعة شديدة على قير اط من الذهب فقال [ ١٠ ب ] بعض تلامذته : « ما رأيت أحداً أحرص على جمع المال ولا أشد من حبه له مع كبر سنه ! » فقال لهم أفلاطون : « إنه لا لا يخلو حاله

١ ص : ففقد – ويصح أيضاً .

٢ ص : إذ .

من أحد أمرين : إما أن يكون سيء الظن بربّه ؛ وإمّا ظناً منه أنه لا يموت . وما هما ببعيدان ممن يكون هذا حاله » .

ومن ذلك ما قيل عنه إن بعض تلامذته قال له : « أيها السيد ! إن مسألة الناس أجدها شديدة الألم ؛ فكيف السبيل إلى أن يستغي الإنسان عن مسألة الناس ؟ » فقال له : « أما المسكين فبالاقتصاد في أموره ؛ وأما الفقير فبملابسته للأعمال والقناعة » .

فلما السمع الناسك من الحكيم ذلك الكلام قصد السياحة والاقتصاد في أموره . وصحبه رجل شيخ معه . فلما أبعد ، لم يشعر إلا برجل قد اعترضهما في الطريق وبيده سيف مسلول . فأظهر الشيخُ الرُّعْبُ والحوف . فقال له الناسك : «ما الذي نزل بك أيها الشيخ ؟ » فقال الشيخ : «إن هذا الرجل الذي بيده السيف ، أيها الناسك ، كنتُ قتلت له ولداً ، وهو يريد الساعة قتلي ، وأنا عاجزٌ عن مقاومته . فإن رأيت أنك تعينني عليه فإنك تتخذ بذلك عندي يدأ جميلة ولا أضيِّعها ٢ عليك وأطلعك على عدة كنوز فيها أموالعظيمة وجواهر سنية ليس عند أحد من الخلق مثلها ، وأكون عونك بعد ذلك على كل ما يطرأ عليك » . فقال له الناسك : « فأعطني عهد الله على كل ما ذكرته ، . فحلف له بأيمان مغلظة سكن إليها الناسك . ثم أعانه على الرجل الذي بيده السيف وضربه بالفأس فقتله . وذهبا إلى المدينة ووصلاها ليلاً . ثم إن الشيخ أظهر النوم حتى نام الناسك . فقام ومضى إلى أهل القتيل وأخبرهم أن الناسك قتل صاحبهم . فلم يشعر الناسك إلاّ وأهل القتيل قد قبضوا عليه وسيَّروا من أحضر صاحبهم مقتولاً . وقالوا للناسك : قتلتَ صاحبنا ؟

١ هذا الموضع غير مرتبط بما قبله ، ولعله منقول من نوادر شخص آخر ، أو انقطع جزء من الكلام .

٢ ص : ولا أضعهما .

## الفيلسوف الرابع ارسطوطاليس

المنقول عنه من الحكم أنه قال لتلامذته : اعلموا أن ما يكون للإنسان في الدنيا فإنه يأتيه : طَلَبَهُ أو الله يطلبه ؛ وما كان عليه فلن تدفعه قوته . ومن استولت عليه السلامة فليحذر العطب . ومن هنأته العافية فليحدث نفسه بالمرض . ومن اطمأن به الأمن فليستشعر الحوف . ومَن ُ بلغ نهاية الأمل فليذكر ٢ الموت . ومن أحب نفسه فلا يجعل لها في الآثام نصيباً . ومن عسك بالدين علا قدره . ومن قصد الحق كمل فخره . ومن كثر ابتهاجه بالمواهب اشتد انزعاجه بالمصائب . ومَن ُ سلك سبيل الرشاد بلغ أقصى " المراد . ومن نكد الدنيا أنها لا تبقى على حالة ولا تخلو من استحالة . ومَن ُ أطاع الله تعالى ملك ، ومن أطاع هواه هلك . وأشقى الناس وأجهلهم من جمع لغيره وبخل على نفسه . والحير أفضل بضاعة ، والإحسان إلى الناس أفضل زراعة . وأفضل الأعمال ما أوجب الشكر . وأفضل الأموال ما أكسب صاحبه حسن الذكر . وأفضل الناس من عصى هواه ورفض دنياه . والثقة بالله تعالى أقوى أمل ، والتوكل عليه أزكى عمل . وما أحسن الصبر عن المصائب! والقناعة ُ [ ١١ ب ] رأس الغني وأساس البقاء . والعاقل من اغتنم غفلة الزمان . وانتهز فرصة ـ

<sup>&#</sup>x27; ص : و .

۲ ص: فیذکر.

٣ من : وبلغ القصي المراد .

الإمكان ، وأخذ لنفسه من نفسه ، وتزود من يومه لغده . والجاهل من لا يتدبر عواقب الأمور ويطلب المحمود منها . والحازم من لا ينق بالأيام ، ولا يغتر بمسالمة الأثام . وأحلى الأشياء نيل المرجو ، وأمرها ظفر العدو . والثعلب في إقبال جدّ مي يغلب الأسد في إدبار سعده . والكسل يمنع من الطلب . والشركة في الرأي تؤدي إلى صوابه . والشركة في الملك تؤدي إلى فساده وذهابه . والسعاية نار ، وقبولها عار ، والعمل بها دناءة ، والثقة بها غباوة لأن الذي يحمل الساعي بالناس على سعايته بهم : إما قلة ورع ، أو شدة طمع ، أو لؤم طبع ، أو رجاء نفع . وآفة الملوك سوء السيرة ، وآفة الوزراء والولاة والعمال خبث السريرة لا . ومن أصاب شيئاً من الحير والشر فليكن سروره وحزنه بقدره . والثقة بالله تعالى أولى ما اعتمد المرتم في كل حال .

# والمنقول من نوادره :

ومن ذلك ما قبل عنه إن بعض أكابر بلده قال له : « أيها الحكيم ! ما السبب الموجب لاجتنابك لمصاحبة الإسكندر والقرب منه وأنت مُعلّمه؟ » فقال له : « لأني علمت أن الملوك كالنار ، ومن دنا من النار احترق لا محالة أو ناله ضرر » .

ومن ذلك ما قيل عنه إن رجلاً من تلامذته استشاره في التزويج وترَّكه فقال له : ﴿ أَي الْأَمْرِينَ فَعَلَنْتَ نَدَمِنْتَ . أَمَا أَنْ فِي التزويج وزن المهر وقصم الظهر وهو فرَّحُ شهر وهم دهرٍ . وأما ترك التزويج ففيه كثرة المي والتعرض للوقوع في الزنا ﴾ .

١ من : بمسألة .

٢ ص : السيرة .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه صنع البستاناً وأكثر فيه من شجر الفرصاد \_ وهو النوت \_ . فقال له بعض أصحابه : « نراك ، أيها الحكيم ، قد أكثرت في البستان الذي صنعته من غرسك لشجر الفرصاد أكثر من غرسك فيه لباقي الأشجار . فليم ذلك ؟ » [ ١٢ أ ] فقال : « لأن قضبانه حطب ، وورقه مما يباع بالذهب » .

ومن ذلك ما قبل عنه إن ملك مدينته أحضره يوماً من أيام الشتاء في مجلسه ، وحادثه . ثم قدمت مائدة ، ووضع بين يديهما حمل سمين مشوي . فقال : « أيها الملك ! أما أن أطيب ما أكل : لحم ُ الحمل إذا حلت الشمس ُ الحمل » . ومن ذلك ما قبل عنه إن بعض أصحابه قال له : « أيها الحكيم ! أيما أولى للناس وأصلح : أن يكون ملكهم عادلاً ، أو يكون سخياً ؟ » فقال : « إذا عدل الملك في رعيته استغنوا عن جوده لا عليهم وسخائه » .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه نظر يوماً وجهه في المرآة، فرأى شيباً قد وخط عارضيه ، فقال : «عيب لا عدمناه ، وضيف لا يزول حتى نزول معه » . ومن ذلك ما قبل عنه إنه دخل على بعض وزراء الإسكندر يوماً ، فوجد بيده كتاباً مجلداً وهو يسب إنساناً "أقبح سب . فقال له : «ما هذا الكتاب أيها الوزير ؟ » فقال : «كتاب أدب النفس » . فقال له : «فهل وقفت على ما حواه ، ووجدته مطابقاً لاسمه ؟ » فقال له الوزير : « نعم ، أيها الحكيم » . فقال له أرسطوطاليس : «فليم كنم تعمل به وتصون نفسك عن سب هذا الرجل ، ليكمل شرفك ؟ ! » فوجم الوزير لمقاله ، ورجع عن ذلك .

١ ص : صنع له .

۲ ص : وجوده .

٣ من : لإنسان .

ومن ذلك ما قبل عنه إن بعض تلامذته حظي عند الإسكندر ، وبلغ منزلة عالية . ثم إن الإسكندر قبض عليه وعذبه واستأصل ملكه وسجنه . ولما سُجين كتب إلى أرسطوطاليس يسأله أن يشفع فيه . فكتب جوابه : « أما أنك يا هذا لو جنحت إلى القناعة لاستغنيت عن الشفاعة ، وإنه لا يغي جميع ما للته مين علو المنزلة ببعض ما نالك . فعليك بالصبر . فلو سألت دوام ما أنت فيه ما دام ؛ ولا ترَّ خ الحلاص إلا من الله تعالى ؛ فاسأله ولا تسأل الناس . « ومن ذلك ما قبل عنه إن رجلا قال له لما هرم : « كيف حالك أيها الحكيم ؟ « فقال له : « كيف يكون حال من يموت على مهل كل يوم شيئاً ! » .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه سمع يوماً رجلاً وهو يفتخر على جماعة مع عظيم جهله ويقول الحم : أما والله إني اجتمعت بألف حكيم وألف عالم . فقال له : «وكيف ذلك أبها الحكيم ؟ « فقال له : « لأني اجتمعت على ألف غيى . ولكني مع ذلك أفقر الناس . وأنت . مع كثرة من اجتمعت به من العلماء والحكماء ، من أجهل الناس » .

#### وما نقل عنه من حكاياته :

حكي أنه كان له صاحب من البطارقة ، وأن ذلك البطريق ٢ قرّبه بعض ُ ملوك زمانه ، ونادمه وعاشره وأعلى رتبته ، وأن البطريق بالغ في خدمته ، وزاد في مناصحته وقبضته بكلتا يديه ، وهان بسبه أمرُ سائر الناس عليه .

١ ص : وقال .

٣ البطريق : القائد من قواد الروم ؛ رئيس رؤساء الأساقفة ؛ والعالم عند اليهود .

وكان يسمى « الفريد » . ثم اتفق أن ذلك الملك وقع بينه وبين بعض الملوك المجاورين له . فرأى أنه يصافي من مجاوريه مّن ينجده على عدوه وأن ذلك الذي آثر مصافاته كان يسيء إليه ذلك البطريق . فاقترح على ذلك الملك النقض ' على البطريق والإيقاع به ، وذكر أنه عينٌ عنده للذي عاده . وإن ذلك الملك لما سمع ذلك أعظمه . واستشار خواصه وأتباعه وألزامه وأشياعه ، وكانوا – جميعهم – أعداءً لذلك البطريق وحسَّاده وأنداده وأضداده . وإنهم هِوَنُوا ذلك على الملك وحَسَنُوه له ، وحملوه على المسارعة بالإيقاع بالبطريق والمبادرة إلى تقييده " ومجازاته . . . بما فعله في حقه . وأحضروا خط بعض البطارقة بإباحة ذلك وتجويزه له . – فنكر الملك على البطريق ، وقبض عليه وعاقبه وعصره ليشيع ذلك عند الناس . فقال خواصه : ﴿ اعلم أيَّهَا المُلكُ \* أنك ما شفيت فيما كان منك إلى البطريق ، ولا بقى لك به انتفاع ولو أعطيته مِلْكُكُ بَعْدُ هَذَا الإيحَاشُ والعقوبة . ولئن لم تعجل عليه بالإتلاف فلا تأمن أن يفتق عليك فتقاً يعسر تلافيه ٣. فحمله مقالهم على زيادته في تعذيبه وضربه وتعليقه " وعصره واستئصاله بجميع أمواله وإلقائه بعد ذلك في مطمورة .

واتصل خبره بأرسطوطاليس . واتفق أنه لما حضر عند ذلك الملك شفع اليه فيه ، فقال الملك : « أيها الحكيم ! إن ذنوب هذا البطريق لا تقتضي العفو عنه » وجعل يختلق له ذنوباً . فقال له الحكيم : « أسعد الله الملك ! أما انه قد قبل إنه لا ينبغي لعاقل أن يعتمد على مدح الناس لأحد من الناس في حال رضاهم عنه ، ولا يغتر به ، ولا يحتج إلى قدح القادحين فيه وذمه في حال السخط عليه ، إذ عين الرضا كليلة عن جميع القبائع . وعين السخط لا تنظر

١ ص : المنقض .

٢ ص : تقليده ومجاورة المانة بما فعله . (!)

٣ ص : أنما نشقت فيما كان . . . (!)

إلا إلى المساوى، والفضائح . على أني أقول ما ينبغي لمثلي أن يقول للملك من أنه ينبغي للملك الأخذ بالله تعالى في تبينه الحجة على عباده وإظهارها لحلقه مع استغنائه عن ذلك . فلينهج الملك هذا النهج تُحْمَد عاقبته وبحسن ذكره ويقوى به ملكه ، فقال له الملك : «أبها الحكيم ! أما إني أقسم بالله أن الفريد البطريق لم يكن عاقلاً » . فقال له : «أما أنه ليس عندي شك في ذلك . لأنه قد قبل إن العاقل ، بل من له أدنى عقل ، متى عاين من سلطانه أو محدومه أيسر تنكر وتغير عليه ، يفارقه . وقيل إن الغدر طباع ، والثقة بالأيام من أخلاق الجهال والرعاع . فلا تمكن أيها الملك قلبك من محبة شيء ، ولا أخلاق الجهال والرعاع . فلا تمكن أيها الملك قلبك من محبة شيء ، ولا يقدم على أمر يستولين عليك بُغضُ شيء . واجعلهما قصداً ، فإن القلب يتقلب كاسمه ؛ واجعل وزيرك : التثبت في الأمور ، وسميرك : التيقظ ، ولا تقدم على أمر عدم عقله فله أسوة بالحمار فيما ناله من المضار » .

فقال له الملك : « وكيف كان أمره . أيها الحكيم ؟ »

فقال له : حكى ، أيها الملك ، أن بعض الأسود مُرَض وجَرِب . وكان قد صحبه ثعلب ليعيش من فضول ما يفترسه الأسد . فدخل الثعلب يوماً على الأسد فرآه مهموماً ضعيفاً ، فقال له : أما هذا المرض والجرب قد أضر بك . فلو مضيت بنا إلى هذه البحيرة لنعتسل بها ، ولعل نظفر بمن يكدُلك على دواء تتداوى به . فصوّب الأسدُ رأيه ، ومضى إلى البحيرة فوجدا بها مرجاً كثير النبات ، وفيه حمار قد أفلت من بعض القوافل . وقد أقام في ذلك الموضع لكثرة عشبه ومائه . فقال له الأسد : أما الذي أتى بك إلى هاهنا يا أبا الوفاء ؟ فقال له الحمار : أما أني أيها الملك هربتُ من صاحبي لعظيم ما يعاملني به

١ ص : مدحك .

من الضرب والعمل والجوع . وقصدتُ أن أكون تحت ظلك وذمامك أيها الملك . فقال له : الآن فطب نفساً وقرّ عيناً ، فإن شنت أن تقيم مكانك فأقم ؛ وإن شئت أن تصحبي فاصحبي . فقال له الحمار : بل أصحب الملك، وأكون في خدمته . فقال له الأسد: ذاك إليك . ثم إن الحمار قال للأسد : ما لي أراك متغيراً ؟ فأخبره بما فيه من المرض والجرب. فقال له الحمار : فَــُلآتك أيها الملك بما تتداوى به . فقال له الأسد : أما إنك إن فعلت ذلك تكون قد اتخذت -عندي يدأ عظيمة وعارفة جسيمة لا أقدر على مكافأتك عليها ، لأنك تكون قد رددت على حياتي . \_ فمضى الحمار مسرعاً ، وأتاه في فمه بحرج ، كان عليه ، لصاحبه ، وفيه عقاقير وأدوية . فأكلها الأسد فوجد العافية وزاد نشاطه وتضاعفت قوته . فشكر الحمار . وأقاموا في ذلك الموضع أياماً . وكلما احتاج السبع إلى ما يأكله ، صاح الحمار فيسمعه من يريد ذلك المرجَ من الناس والوحش [15] ويقصده فيفترسه الأسد . فأقاموا على ذلك مدة . ثم إن الأسد لحقته هيضة في بعض الأيام وأشرف فيها على التلف . فقال للثعلب : ألا ترى ما بي من سوء الحال والضعف ؛ وإني قد عزمت على أن أفترس الحمار . فماذا ترى في ذلك ؟ فقال له الثعلب : وكيف تستحسن . أيها الملك ، الغدر به بعد أن أعطيته ذمامك ووجبعليك حقه بخدمته لك ومزيد مناصحتك وبذله نفسه في مصالحك ؟ فلما سمع الأسد مقال الثعلب خاف أن يفوت عليه عَرْضُهُ وَيَنْفُرُ مَنْهُ الْحُمَارُ ؛ فقال له عند ذلك : يَا أَبَا الْحَصِينَ ! أَمَا وَاللَّهُ إِنِّي ما ذكرت لك ذلك إلاَّ لأنه ' وصف لي قلب حمار وأذناه ؛ وقد دعتني ّ الضرورة إلى ذلك . إذ لا أجد في الوقت غيره . ولا يمكنني إهمال ذلك ، فإني أخشى أن يأتي الألم على نفسي . فقال له الثعلب : أما إذا كان الأمر على

١ ص : أنه .

ما ذكرته فاصنع ما بدا لك . فصبر إلى أن حضر الحمار عنده ، ووثب عليه ليفترسه ، وضربه بكفَّه ، فوقعت الضربة على كفله فجرحه ، ولم يتنكن من قتله لضعفه . فلما رأى الحمارُ ذلك و لنّي هارباً على وجهه وهو لا يصدق بنجاته . وعظم ذلك على الأسد ، فقال للثعلب : يا أبا الحصين ! لئن لم تخدع الحمار وتعيده إلي " لأقضين عليك . فخاف النعلب على نفسه من الأسد ، ومضى إلى الحمار وأخبره أن الأسد ندم على ما صدر منه من الإساءة إليك ندماً عظيماً . وجعل يخدعه بالأقوال الجميلة والأيمان العظيمة وتطييب قلبه بكل طريق ، حتى سكن إلى قوله وعاد معه إلى الأسد . فلما دنا من الأسد وثب عليه وجعل يعدُّد له ذنوباً اختلقها عليه . ثم إنه افترسه ، وقال للثعلب : أقم مكانك حتى أمضى وأغتسل وأعود . فأقام ، ومضى الأسد . فعمد الثعلب إلى الحمار فشق بطنه وأكل قلبه وأذنيه وانضجع بعيداً [١٤ ب] منه . فلما رجع الأسد وجد الحمار قد ذهب قلبه وأذناه . فقال للثعلب : وبلك ! ما أصاب قلب الحمار وأذنيه ؟ فقال له الثعلب : أما علم الملك أن الحمار لو كان له قلب يعقل به وأذنان يسمع بهما ما عاد معي إليك بعدما صنعت به أولاً ؟! ولكن هذا جزاء من يغتر بالأقوال ويأمن إلى أحد في حال . ثم تركه وانصرف .

١ مس : على .

# الفيلسوف الخامس

## الاسكندر بن < فيليبس > اليوناني

والمنقول عنه مماً ذكر من الحكم : من ذلك ما روي عنه أنه قال لعماله وولاته : عاملوا عقلاء الناس بالمودة والرغبة ، وعاملوا سفهاءهم بالمخافة والاستصغار ؛ وكُفُّوا عن المظالم ، وأنهوا عن المآثم ، وتسربلوا بتقوى الله تعالى في السرّ والعلانية ، ولا تتهاونوا بأمور الدين ، وأديموا اليسر للناس ، وارفعوا حجابكم عنهم ليسهلُ الوصول إليكم . وارفعوا الهوى فإن الهوى إذا غلب العقل صرف محاسن المرء إلى المساوىء ، فيجعل الحلم حقداً ، والعبادة رياءً ، والحود تبذيراً والاقتصاد بخلاً . وإذا بلغ بصاحبه ذلك الملغ تركه لا يرى الصحة إلا صحة الجسم ، ولا العلم والعبادة إلاُّ ما استطال به الأمر في قهر الناس؛ ولا يعني إلا ّ في كسب المال من غير مبالاة من أيّ جهة كان . وأحق الناس بالملك أشدّهم حبًّا لإصلاح أمور الناس ، وأحسنهم تدبيراً لأمر ملكه أقهرهم لهواه وأملكهم لنفسه . وأجمل خصال الملوك الحلم ، وأكملها العدل ، وأملكها للنفوس الجود، وأزينها لهم التواضع، وأقبحها لهم التكبّر ، وأضرّها عليهم العُجب . والحرص يجلب إلى متعاطيه المذلة ، والحقد يجلب إلى متعاطيه العداوة؛ واتباعهم شهوات أنفسهم تجلب لهم الندامة . والإلحاح في الأمور بجلب لهم الحرمان . والمقت والقناعة تجلب لهم راحة القلوب والأبدان . والتجربة تزيد في عقولهم . والإستكثار من النساء والحلوة بهنَّ تفسد العقول السليمة والطباع [ ١٥ أ ] المستقيمة .

#### والمتقول من ملحه ونوادره :

فمن ذلك ما قيل عنه إنه رأى يوماً رجلاً على سماطه ، قد أخذ صحفة من الذهب وأخفاها ح في > ثيابه ، وذهب . فافتقد صاحبُ داره الصحاف الذهب فوجدها ناقصة واحدة . فاتهم بها جماعة من غلمان الإسكندر ؛ فأحضرهم وهم بضربهم . فبلغ ذلك الإسكندر ، فأحضره بين يديه وقال له : لا تضرب أحداً على الصحفة : فالذي أخذها ما بقي يردها ، والذي رآه وهو يأخذها ما يتم عليه . وضربُ البريء ظلم " .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه أحضر بين يديه بعض اللصوص ، فأمر بصلبه . فقال له اللص : أيها الملك ! إني سرقت وأنا كاره لذلك . فقال : ولذلك فعلت وأنت ا كاره .

ومن ذلك ما قيل عنه إن بعض وزرائه قال له : لم تكنز ، أيها الملك ، لك أموالاً كما كان الملوك قبلك يكنزونها لوقت حاجة ؟ فقال : أما أن جندي هم كنوزي ، فأنا أكنز الأموال عندهم لا في الخزائن والبيوت ، فإن ذلك أعوز عند الحاجة من إيقافي ما أكنزه في خزائن وبيوت أموالي ، فيكون ذلك لي عندهم كنزاً ، وفي أعناقهم غُلاً ، وفي أرجلهم قيوداً .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه دخل عليه بعض القُصَّاد ، فتكلم فأعجبه كلامه وفصاحته وبلاغته ، وكان ذلك القاصد فقيراً وعليه أطمارٌ زريّة , فقال له الإسكندر : كان ينبغي لك أن تحسن ملبوسك وتجعله مناسباً لحسن كلامك . فقال له الرجل : أيها الملك ! أما أني قادرٌ على تحسين كلامي وعاجز عن قوتي ، فضلاً عن أني أكتسي أحسن مما علي ، وأنت قادر على صلاح جميع

١ صوابه : وأنا .

۲ ص : کانوا .

أحوالي . فأصلح من حالي ما يُبـُقي لك الذكر وتحوز به الشكر . فأعجبه كلامه وخلع عليه ووصله بألف دينار .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه لما كسر الفُرْسَ وسبى أصحابه [ ١٥ ب ] نساءهم وبناتهم وصف له بعض أصحابه حسنهن ، وأشار عليه أن يصطفي له من السّي من يختاره منهن . فامتنع وقال : أما إني لا أكون ممن يقهر رجال الفُرْس في الحرب ويقهر نساءهن في الأسر والسبي .

ومن ذلك ما قبل عنه إن جاسوساً أتى إليه وأخبره بكثرة ما قد جيء إليه من الحيوش . فقال له الإسكندر : القصاب لا تهوله كثرة ُ الغم .

ومن ذلك ما نقل عنه من الحكايات : حكى أن بعض ملوك الهند كان له فيل ّ جميل ، وقد أحسن الفيالون رياضته وتهذيب أخلاقه . وكان الملك إذا جلس للناس أحضره السواس له بين يديه فيسجد له وينصرف . وكذلك إذا ركب الملك طأطأ له برأسه ومشى بين يديه . وكان سواسه يضعون عليه في الأعياد والمواسم سريراً من الأبنوس مُصحَّفاً بالعاج والذهب والفضة ، ويطوقون غنقه بطوق من الذهب ويجللونه بحلى من الإبريسم ، ويركبه الملك فتتضاعف هيبته في النفوس . وإنه اصطيد للملك فيل آخر فأمر السواس برياضته ؛ فبذلوا جهدهم في رياضته وتهذيب أخلاقه ، فلم يؤثر ذلك فيه ، فجعلوه مع الفيل المستأنس رحاءً منهم أن يأنس به ويكتسب من أخلاقه وآدابه . فلم يزده قربُه من ذلك الفيل إلا نفوراً وتوحشاً . فأعيا أمرُه السواس ، وعدلوا إلى تجويعه لتنكسر نفسه . فلما عاين الفيل الوحشي ما حل به من الجوع شكا حالته إلى الفيل الربيب . فقال له : أنت الذي قد جنيت على نفسك . فقال له الوحشي : وكيف ذلك ؟ فقال له الربيب : لأنك لو علمت الفعل الموجب للإحسان إليك والإكرام وعلق المنزلة والرفاهة ولذاذة المطعم والمشرب لفعلته . فقال له الوحشي ; وما الذي يراد منتى فعله وإنه السبب لما ذكرته ؟

فقال له الربيب : أما الذي هو المراد منك > فهو > أن تذلل نفسك [17] وتطهر أخلاقك من هذه الحلال الرذيلة وهي النفور من الناس ليتقربوا إليك ويحسنوا خدمتك ، وتمتثل ما يشيرون به إليك كما قد فعلتُه أنا بنفسي . فمتى فعلت مثل ذلك جلَّلُوك بالدبياج وطوقوك بالذهب . وجعلوا بروزك إلى الناس وقتاً معلوماً . ويضربون بين يديك بالطبول والملاهي التي تهيج لك الطرب ، ثم تحضر بين يدي مكلك بني آدم مكرماً معظماً ، ويهابك سائر الناس والحيوانات . فقال له : أماً أن هذا الذي أشرت على بفعله ليس فيه كبير أمر ؛ وأنا أفعل ذلك لأنظر صحّة ما ذكرته . ــ ثم إنه نزع عن النفور وأنس بالسواس ، وتكلف فعل ما كلفوه فعله بحيث رأوا منه ما لم يروه من غيره من الأفيلة . فزادوا في إكرامه ، وأحسنوا إليه . ثم لما أقبل يوم الزينة جعلوا على ظهره سريراً من الأبنوس مصحّفاً بالذهب والفضة وجلَّلوه بالديباج وطوَّقوه بطوق من ذهب، وأركبوا عليه عشرة من الرجال، قد لبسوا الدروع والحوذ ، وتقلدوا السيوف ، وبأيديهم عُمُد من الحديد . وركب بعض سواسه على عنقه، وعليه درْعٌ من الزرد، وبيده كُلاّب من الحديد، ووُضع على عنق الفيل زردٌ وسلسلة من الحديد، وأداروها على أنيابه . وأظهروه، وضربوا بين يديه بالطبول والزمور والملاهي . فعاين ما لم يعاينه قط . ثم إنهم استقبلوا به الملك . فخضع له ومشى بين يديه في خدمته. إلى أن تعالى النهارُ . ثم لما عاد الملك عاد الفيل على تلك الحالة بين يديه في خدمته إلى أن دنا من قصره . فلما أراد الملك النزول على قصره نزل الرجال منه وساقه السواس إلى موضعه ، وأزالوا عنه السرير وكلِّ ما كان عليه. فعجب من ذلك ، وقال للفيل الربيب: ﴿ لقد جربتُ ما ذكرته لي وعلمت ' [١٦٦ ب ] صحته . لكبي أحبّ أن أسألك

۱ ص : عملت .

عن أشياء رأيتها . لم تذكرها لي ، لأكون على يقين منها . فقال له الفيل الربيب: وما هي؛ فقال : إنهم جعلوا فوق ظهري جماعة ً من الرجال وغليهم الدروع المنسوجة من الحديد وبأيديهم أيضاً أعمدة من الحديد ، وعلى عنقى رجل وبيده كُلاّب له شوكة يضربني بها وسلاسل من حديد وضعت في عنقي وعلى نابي وعلى زلومتي أبضاً زرد حديد . فما المقصود بهذا كله ؟ فقال له : أما السرير والرجال الذين عليه فإنه إذا طرأ لهم عدو فيقاتلونه على ظهرك ، والراكبُ على عنقك يحرضك بالكُلاّب والسلاسل على الجهة التي يقصدونها في القتال ، وكذلك التي على زلومتك من الزرد تقبك من السلاح لئلاً يصيبك منه شيء فتهلك أو تتأذى به . – فلما سمع الفيل الوحشي ذلك قال : أما إن إكرامهم لي وتعظيمهم إياي وخدمتي وإطعامي لأمورٌ لا تقوم بالضرر-الذي ينالني . فلأبذلن الجهد على الحلاص مما أنا فيه ، و <قد>قيل : ليس بعاقل من انقاد لشهواته . ولا من يخدم غير ذاته . ... ثم إن الفيل الوحشي قال للربيب : أما أنه يجب على مكافأتك على ما كشفته لي من الأمور . وإني أشبر عليك بأن تحتال في خلاصنا من بني آدم ، فإنه لا فائدة لنا في المقام عندهم . ونكون مصطحبين إلى أن يفرق بيننا الموت . فقال له الربيب : وكيف السبيل لنا إلى ذلك . ونحن في سجنهم مقيمون وقد وكلوا بنا جماعة ً من السواس ؛ فقال له الوحشي : إني أرى أننا نظهر أن قد عرض لنا الرجز ـــ وهو داء يصيب الإبل والأفيلة في أفخاذها ويعتريها منه رعدة "حتى تكاد تسقط – ونمتنع من الطعام ليخرجونا إلى الصحراء . فإذا أخرجونا سرنا لوجوهنا . ــ فصوّب رأيه وأخذا في الارتعاد والامتناع من الطعام والشراب . فلما عاين السواس ذلك منهما [١٧ أ] بادروا إلى قصدهما : ثم أخرجوهما

۱۹ ر ۲٤۱

١ ص : فيل .

إلى الصحراء . فأقاما فيها أياماً ، ثم نجوا بأنفسهما ، و تبعهما جماعة من السواس ، وجعلوا يدعوبهما ، فكراً عليهم وهمّا بقتلهم . فعادوا عنهما . ومضيا حتى أتبا إلى دغلة المملوءة بالظباء والآرام وكثرة المياه والأشجار والنبات على أحسن حال مدّة . فلما كان بعد أيام قال الوحشيّ للربيب : يا أخي ! إن بُعد أنا من بني آدم أصلح . وإن حالنا الذي نحن عليه اليوم أحسن ممّا كنا فيه عندهم وأروح . فقال له : صدقت يا أخي ، ولكن القضاء والقدر يسوق كل أحد إلى ما له نفع أو ضرر . وفي ذلك لذوي اللب معتبر . انتهى .

ا من : دجلة

# الفيلسوف السادس

### ديوجانس

## والمنقول عنه ممّا ذكر منحكمه :

من ذلك ما روي عنه أنه قال لتلامذته : أفضلُ الكلام ذكرُ الله تعالى . فأكثروا من ذكره وبالغوا في حمده وشكره ولا تغروا المجمالكم وأموالكم وحُسن ملابسكم وفراهة مراكبكم وكثرة غلمانكم، فإن ذلك غير باق عليكم . وإذا صنعتم معروفاً فاستروه . وإذا أوليتموه فاشكروه . ولا تعودوا أنفسكم الا ما يكتب لكم أجره ومجمل عنكم نشره وذكره . ولا تقولوا ما يسركم الا عاجله ويضركم آجله ، فرب كلمة جلبت نقمة وسلبت نعمة ، ورب لسان أنى على الإنسان حجة عليه . وارحموا من دونكم يرحمكم من فوقكم . وألأمُ الناس من ظلم غلامه ومنع طعامه ، وأفضل المعروف إغاثة الملهوف . والإغضاء عن الهفوات من أخلاق السادات . وجود الإنسان يحبه إلى أضداده وبنع يبغيضه إلى أهله وأولاده . والأخلاء نقس واحدة في أجساد متفرقة ومن الناس من لا يرجى خيره ولا يؤمن شرة . وعودوا نفوسكم الصبر على الأذى . وليكن إحسانكم عاماً [ ١٧ ب ] ومعروفكم تاماً . وأحمد الأشياء عاقبة الإيمان بالله تعالى ، وبر الوالدين ، واقتناء الأدب ، وحسن الأشياء عاقبة الإيمان بالله تعالى ، وبر الوالدين ، واقتناء الأدب ، وحسن الأشياء عاقبة الإيمان بالله تعالى ، وبر الوالدين ، واقتناء الأدب ، وحسن

١ ص : ولتفوزوا .

۲ ص : يسلكم .

٣ ص : ناقصة في ص .

الخلق ، والصبر عند الشدائد . — والموت يقطع الآمال . والليالي تدني الآجال . وكل داية شرود ، وكل امرأة خؤون . وكل يُعْرَف بقوله ويوصف بفعله . وعداوة العاقل خير من مصادقة الجاهل . ومن تمام العلم استعماله . ومن كم عمله ظهر العمل استقلاله . ومن حقل > عقله كثر هزله . ومن كثر عمله ظهر فضله . والإقلال من الكلام مؤمن من الندم . والإنسان يوزن بقوله . ويقوم بفعله ، فليقل ما يرجح وزنه . وجمال الإنسان النسان . وما الإنسان . لولا اللسان . إلا صورة ممثلة أو بهيمة مرسلة . وأحسن الأخلاق ما حث الإنسان على المكارم ، وأحسن الآداب ما كف عن المحارم .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه رأى قوماً وهم يدفنون امرأة فقال لهم : نيعشمَ الصُّهِـرُ القبرُ !

ومن ذلك ما قيل عنه إنه رأى رجلاً يعلم امْرأَةً الكتابة . فقال له : يا هذا إ لا تزد الشرّ شرّاً .

## وما نقل عنه من الحكايات :

حكي أن ظبياً جاور ثعلباً ، فأقاما مدة ولا يرى أحدهما من صاحبه إلا خيراً . فلما كان بعض الإيام قال الظبي للثعلب : يا أبا الحصين ! اعلم أني قد تأذيت بجاري الذئب ، وإنه قد أكل لي عدة أولاد وإخوة ، وأقرح قلبي بذلك ، وأبعدني عن وطني إلى هاهنا ، وقد كنت في أرضي خلي البال قرير العيش، وإني قد عزمت على المضي إلى مكة الأدعو الله تعالى عليه أن يهلكه ويأخذ لي محقي منه وأعود إلى وطني . فقال له الثعلب : نعم ما رأيت ! غير أنك إن صبرت علي أياماً يسيرة لأقضي حوائجي فإني أمضي معك وأساعدك على الدعاء عليه ولزمت مصاحبتك إلى أن يفرق [11 أ] الموت

١ كذا ! أ ٢ ص : وَ أَمْضِي .

بيننا . فقال له الظبي : أما أني أصبر لأجلك إذا كنت تؤثر ذلك . – فعند ذلك مضى النعلب مسرعاً إلى الذئب وقال له : يا أبا جعدة ! إني قد أتيتك في نصيحة وراحة . فهل لك أن تعاهدني وتحلف لي باللهِ تعالى أنك تحسن مجازاتي على ذلك ؟ فقال له الذئب : لك عهد الله تعالى أني أحسن إليك ولا ينالك مني أذًى ؛ فما نصيحتك التي تشير إليها ؟ فقال له الثعلب : إذا دللتك على ظبى سمين أما تجعل لي فيه نصيباً ؟ فقال له : بلي ! والله أجعل لك منه السَّدس . فقال الثعلب : يا أبا جعدة ! إن لي جاراً من الظباء وهو عدوَّ لك لأنه زعم أنك قتلت له عدة أولاد وأخوة ، وأنك أكلتهم وشرّدته عن وطنه، وهو قد عزم على المضيّ إلى مكة ، ليدعو عليك عند الكعبة ، وإني وعدته أني أمضى معه . وقد أعلمتك بحاله ، فامض بنا إليه . فقال له الذئب : سـرْ بنا . فسارا . ... وكان الظبي لما فارقه الثعلب قال في نفسه : إن بيبي وبين الثعلب تبايناً : فإني آكل العشب وهو يأكل اللحم . وإني لا آمن من كيده وغدره . والرأي أني أفارق موضعيّ هذا ولا أصاحب من يكون مشهوراً بالغدر والمكر قبل أن ينالني منه أذي . \_ ثم إنه ترك ذلك الموضع وانصرف .

وجاء الثعلب والذئب إلى الموضع فلم يجدا الظبي . فقال الذئب الثعلب : يا أبا الحصين ! ما أرى الظبي ! فقال له الثعلب : يا أبا جعدة ! يوشك أنه مضى يأكل شيئاً . فهلم بنا نُقيم \* في موضع نرتقب عوده ، فأقاما يومهما أجمع . فلم يأت . فقال الذئب لنفسه : إن الثعلب صاحب مكر وحديعة . ولا آمن أن يكون قد قصد هلاكي وحدعني بما ذكره ليوقعني في مكروه ، وليس في الإبقاء عليه مثوبة ولا مكره ، ثم إنه قبض عليه . فقال له الثعلب : ألست عاهدتني أنه لا ينالني منك أذى ؛ فقال الذئب : نعم عاهدتك [ ١٨ ب ] على ذلك إذا كنت صادقاً فيما ذكرته لي ، وقد تبيّن لي كذبك في قولك ، وأنه لا عهد للكذاب ولا لذي شرّ . ثم قتله وأكله . انتهى والله تعالى أعلم .

# الفيلسوف السابع .

#### سلون

## والمنقول عنه مماً ذكر من حيكمه :

من ذلك ما قيل عنه إنه قال لتلامذته : اعلموا أن الموت طالبكم ، ولا عاصم لكم منه ؛ فاستيقظوا لأنفسكم من سُنة الغفلة ، وأصلحوا أعمالكم ، وراقبوا ربتكم واتقوه في سرّكم وعلانيتكم . وتحققوا أن من الجهل والضلال طلب المحال . ومن لم يعمل لآخرته فهو شقي جاهل . ومن أراد منكم أمراً فليجانب هواه ويشاور العقلاء . ومبدأ رأي العاقل بهاية رأي الحاهل . وليس للنفس عوض ، ولا للأيام بدل . وأعجز الناس من يسعى ويتعب لغيره . والأيام تأتي بالغيير ، وتقضي بالعبر أ . والعدل عمارة البلاد ، والجور فساد قلوب العباد . وباللطف ينال كل أرب ، ويؤمن من كل عطب . وبالحلم يسود الإنسان ، وبالإيجاز يكتمل البيان . وأنفع الأشياء للإنسان القناعة والرضا ، وأضر الأشياء وأنصبها الهم والحرص ، لأن أفضل ما يكسبه الإنسان في الدنيا السرور . والدنيا حلم ، والآخرة يقظة ، والمتوسط بينهما الموت ٢ .

#### والمنقول من ملحه ونوادره :

فمن ذلك ما قيل عنه إنه سمع رجلاً يقول لآخر : مات فلان . فقال له :

۱ اص : بالنير .

٢ سبق أن نسب هذه الفقرة إلى أفلاطون ( راجع ص ٢٢٦ ) .

وما كان سببُ موته ؟ فقال له الحكيم : حياته . `

ومن ذلك ما قبل عنه إن رجلاً عَيْرَه بالفقر ، فقال له : يا هذا ! أما أنه قد قبل إن كلبة عَيْرَت لبوءة فقالت للبوءة : إنك لا تلدين إلا واحداً ، وأنا ألد ثمانية . فقالت اللبوءة : صدقت ، إلا أني ألد أسداً وأنت تلدين الكلاب ؛ وفقري خير من غناك .

ومن ذلك ما قيل عنه إن رجلاً سبّه ، فأعرض عنه . فقال له الرجل : لك سَبَبُّتُ . فقال له سلون : وعنك أعْرَضْت .

ومن ذلك ما قبل عنه إن بعض [ ١١٩ ] الملوك ركب يوماً في أكمل زينة | وأعظم جند ، واجتاز يسلون فدعاه إليه وقال له : كيف ترى أيها الحكيم ما أنا فيه ؟ فقال له سلون : أما أنه أيها الملك نعم الحال لولا أنه يعقبه انقضاء وزوال . وهو إن كان الآن يوجب لك السرور فتأمل عقباه فما هو لك إلاّ غرور . فاطلب ما يبقى عليك وما تأمن ضرره أن يصل إليك ــ كما فعل التعلب وأمن مسن سطوة الأسد . فقال له الملك : وكيف كان أمره ؟ فقال َ له سلون الحكيم : حكى . أيها الملك ، أن أسداً وذئباً وثعلباً اصطحبوا في أرض وأقاءوا بها مدة ثم إنهم عزموا على الحروج منها < بسبب > كونهم صاروا لم يجدوا بتلك الأرض ما يقتاتونه . فقال الثعلب للأسد : أيها الملك ! لو مضينا إلى غير هذه الأرض لم نعدم فيها ما نقتاته . فصوَّب الأسد رأيه ؛ ومَـضَوْا يومهم أجمع ، فانتهوا إلى أرض كثيرة النبات والمياه فوجدوا فيها ثوراً ونعجة وديكاً قد أجهدهم الجوع . فقال الأسد : هلموا بنا نقسم هذا . فقال له الذئب : هذه قسمة مفروغ منها . فقال له الأسد : وكيف ذلك ؟ فقال له الذئب : الثور لك والنعجة لي ، والديك للثعلب . فغضب الأسد من مقالة الذئب ولطم رأسه بكفَّه فأبانه عن جسده . فرأى ذلك الثعلبُ فأعظمه . فقال له الأسد : اقسم أنت بيننا الآن يا أبا الحصين ! فقال له الثعلب : أيها الملك ! أما أن هذا شيء ظاهر ما يحتاج إلى قسمة قاسم . فقال له الأسد : وكيف ذلك ؟ فقال له : أما الثور فإنه لغدائك . أيها الملك ؛ وأما النعجة فإنها لعشائك ؛ وأما الديك فلتفكهك فيما بينهما . فأعجب الأسد مقاله وسر به وقال له : لله دَرُك ! مَن عَلَمك هذه النسمة ؛ فقال له الثعلب : رأس هذا الذّب الملقى بين يديك ! انتهى .

# الفيلسوف الثامن أنكساغورس

والمنقول [ ١٩ ب ] من حكمه ما قيل عنه إنه قال لتلامذته : اجتهدوا أن تطابق ألسنتكم عقولكم ، فإن اللسان قد يتعمد الكذب والعقل نساءً ا . واعلموا أنه لقبيح أن تكون حاجة الإنسان إلى المال أكثر من حاجته إلى العقل . ومكابدة الفقر أيسر من سؤال البخلاء واللؤماء . ولكل مقال جواب ، ولكل أجل كتاب . وشكر الله تعالى يكون بكثرة التعظيم له والثناء عليه ؛ وشكر الملوك والولاة بالمناصحة والدعاء ؛ وشكر الأصحاب بحسن الجزاء . وينبغي للعاقل أن لا يصاحب إلا عالماً . ومن المروءة أن ينسى الإنسان حقه ويذكر ما عليه من الحق . ويمتعظم الإساءة منه ويستقل إساءة من يسيء إليه . وشر الأشرار من لا يقبل الاعتذار . ومن بحل بماله على نفسه . . . ٢ ومن من من عجب بعمله هبط أجره . ومن رجع في هبته بعمو وفه سقط شكره . ومن عجب بعمله هبط أجره . ومن رجع في هبته الأمور أولى من ارتكاب الغرور . وإذا كثرت الآراء خفي الصواب . وخير الناس من طال أجله وحسن عمله .

# والمنقول من ملحه ونوادره :

فمن ذلك ما قيل عنه إنه قال لبعض أصحابه لما بلغه أنه قد خدم الملك

١ ص : تعتمد الكذب والعقل يسابان .

٢ جواب الكلام ناقص .

وعلت منزُلته عنده وصار من ندمائه : يا هذا ! اجتنب الوقيعة في الناس عند الملك لتأمن من شرهم وكيدهم ، وإلا ّ فلا تأمن أن يصيبك ــ إن فعلت ــ ما أصابَ الذئب مع الأسد بما فعل ذلك . فقال له : وكيف كان أمره أيها الحكيم ؟ فقال : قد حكى أن بعض الأسود مرض . فعاو ده جميعُ الوحوش إلاّ الثعاب . فقال الذئب للأسد : أيها الملك ! ألا تنظر إلى اطراح الثعلب لحدمتك وكونه لم يَعُدُكُ في مرضك ولم يَبْق أحدٌ من الوحوش إلا وعادك سواه ؟! ولئن لم تعاقبه معاقبة مرتدع بها غيره ، وإلا فتقتدي به [٢٠] في اطراحك باقي الوحوش . ــ فلما سمع الأسد كلام الذئب أثر ذلك في قلبه ، وقال له : إذا حضر عندي الثعلب فذكرني بأمره . وكانت الأرنب حاضرة ذَلَكَ المَقَالَ جَمِيعُهُ . فَمَضَتَ إِلَى التَّعَلُّبُ وَقَالَتُ لَهُ : يَا أَبَا الْحَصِينَ ! خُذُ حَدْرَكَ مِن الأَسَد ! فقال لها : وما سبب ذَلك ؟ فأخبرته بما كان من قول الذئب للأسد . وما كان من قول الأسد : فشكرها على ذلك . ثم إنه مضى وصاد كركيـًا ، وأتى به ، وترقب خلوة الأسد وسلَّم عليه . فقال له الأسد : ويلك ! أمرض وتعودني الوحوش كلها إلا أنت ؟ هذا منك اطراح لقدري ! فقال له الثعلب : معاذ الله ! أنا أقلُّ عبيدك ! وإنه لما بلغني مرضك ذهبت أتطلب لك طبيباً لأحضره إلى بين يديك . فلما وصلتُ إليه وجدته مشغولاً بموت ولد له ، فما أمكنه المجيء إلى حدمتك . وإني عرَّفته بمرضك ، فقال : يطعم لحوم كُرْكيّ ، وتؤخذ مرارته ، وتحلط بدم ساق الذئب ، وتدهن بها . وتعلق عليك رجَّل الذئب ، فإنك تجد الشفاء . وقد أحضر المملوك كركياً . – فلما سمع الأسد مقالة الثعلب لم يشك في صدقه ، وأكل ذلك الكركى فلذَّ له ، ووجد خفة في جسمه . ورفع مرارته ، ثم ذهب الثعلب وأتى الذئب بحجل إلى عند الأسد فقبض الأسد على رجله فقطعها والتطخ بدمه ومرارة الكركي . ومضى الذئب بحجل وهو لا يصدق بنجاة نفسه من الأسد . ولما أبعد ، ألقى بنفسه . ثم إن الثعلب قفا أثره . فلما رآه وهو مُلْتَى لا يطبق الحركة ناداه : يا صاحب الحف الأحمر ! إذا حضرت عند الملوك فاكفف لسانك عن القدح في أصحابك عنده لئلا يوقعك في أعظم ممّا وقعت فيه .

# الفيلسوف التاسع

# ديمقر اطيس ا

والمروي من حكمه ما قيل عنه إنه قال لتلامذته : هذبوا أفكاركم باقتباس [ ٢٠ ب ] الحقائق،وزكُّوا أنفسكم لتخلص من عالم الفناء وتتصل بعالم البَّماء . وجالسوا العقلاء ، وسائلوا العلماء . وخاطبوا الحكماء ؛ ولا تميلوا إلى الغضب. فإنه من أخلاق الصبيان والسباع . ولا تفرطوا في الجزع على ما ذهب لكم وفاتكم، فإن الجزع على ذلك من أخلاق النساء والضعاف العقول . ولا تميلوا إلى الإكثار من النكاح . فإن ذلك من طباع الحنازير وهن أقوى عليه منكم . وهو ينهك العمر ويضعف الجسم . ولا تنازعوا صاحب حق . ولا تستحيوا من الحق . ولا تنكلفوا ما لا تطيقون . ولا تقولوا ما لا تعلمون . ولا تجزعوا من صرف الدهر وتنقل الأمور . ولا تنظروا إلى من قال ، ولكن انظروا إلى ما ٌ قال. والقلب العليل يميل إلى الأباطيل. ومن أشرفالأخلاق صيانة النفس عن النفاق . ومن استغنى عن الأنام نال أعلى مقام . ودرهم ينفع خيرٌ من دينار يصرع . وقليل" يغنى خير" من كثير يُطْغى ويلهى . وراحة العباد في المواظبة على الأوراد . وراحة الزهاد في كف النفس عن كل مراد والتأهب ـ للمعاد . وأجهل الناس من قل صوابه ، وزاد إعجابه . واحتمال أذى الأنام

١ ص : ديقرطيس .

۲ ص : من .

من سجايا الكرام . وخير الأعمال ما أطبع به الرب ، وكفّر عن الإنسان. الذنب . وتَقَرَّب الملوك السُّفَل ممّا تضعف به الدول . وتكليف ما لا يطاق. الوب التقى لا يبلى جديده ، والصبر حيلة له . والحياة في السجن والقيد خير من مقاساة الضد . وحيلة النقير استعفافه ، وحيلة الملك عدله وإنصافه . وحيلة المهموم لا تدفع الغموم . وحيلة اللئام سريعة الانفصام . وخير الإخوان من أدخل على أخيه السرور إذا قعد به الزمان أو نكبه السلطان ـ انتهى .

#### والمنقول من ملحه ونوادره :

فمن ذلك ما قبل عنه إنه رأى رجلاً قد تعاطى الزهد وهو سيء الأعمال [ ٢٦] شديد الحرص على تحصيل الدنيا . فقال له : يا هذا ! لا تكن القطاة أحسن منك في كونها صانت أنفسها عن قبيح الفيعال وطلب المحال . فقال له الزاهد : وكيف كان أمرها ؟

فقال : حكي أن قطاة وعقعقاً تنازعا في حفرة يجتمع فيها الماء ، وادعى كل واحد منهما أنها ملكه ؛ وأنهما تحاكما إلى قاضي الطبر من غير بيئة يقيمانها " . فحكم القاضي أن الحفرة ملك القطاة . وإن القطاة حلا كرأته قد حكم لها بالحفرة من حير > بيئة - وكانت الحفرة للعقعق - قالت : أيها الحاكم ! كيف حكمت لي بالحفرة من غير بيئة أقيمها عندك علكي لها ، وكل واحد منا يدعيها ؟ فقال : لأنه استفاض عنك الصدق عند الناس . حتى إنهم ضربوا بصدقك أمنالهم فقالوا : «أصدق من قطاة » -

الكلام ناقص .

۲ ص : کانت . .

٣ ص : يقيمهما .

فقضيت بذلك . فقالت له : أما إذا كان الأمر على ما ذكرت فوالله إن الحفرة للعقعق وما أملك فيها شيئاً وما كنت ممن يشتهر عنه خلة جميلة ويفعل خلافها . فقال لها القاضي : فما حملك على منازعته ؟ فقالت : سورة الغضب بمنعه لي من ورودها ؛ وإن الرجوع إلى الحق أولى من التمادي في الباطل . فقال لها : جُزيت خيراً . لقد أبيّت إلا ما يليق بك . وقد أكرمت ما قد استفاض عنك .

١ ص -: صورة .

# الفيلسوف العاشر

## بقراط

والمروى عنه من حكمه ما قبل عنه إنه قال لتلامذته : اعلموا أن حب الدنيا رأس كل خطيئة ورأس كل بليّة ، وأن بالبرّ تنال الآخرة . وأحمَّدُ ُ خصال الحبر كلها الحكمة ، وأجملها التواضع ، وشرَّها وأضرها الكبر والظلم والبخل ، وأدناها اتباع المرء هوى نفسه . وآفة العقل الهوى . والعمر قصير والصناعة طويلة . والزمان حديد ، والتجربة خطر ، والقضاء عُسر . ولا يكون الرجل من المنقبن حتى بحاسب نفسه أشد من محاسبته لشريكه . ومَنَ \* أحب أن يعلم منزلته عند الله تعالى فلينظر إلى عمله . والحلم والعلم والكرم من صفات الرب تعالى . وإذا كان القدر حقاً فالحذر باطل ٢١٦ ب ] لا ينفع . وإذا أراد أحدكم أن يسلّط على عدوه من لا يرحمه فليسلّط عليه حاسده . ومن دُعته قدرته إلى ظلم من هو دونه فليذكر قدرة مَنَ \* هو فوقه . ومَنَ \* كان له صديق ولا ينتفع به فليصور له صورته في حائط ويستغنى عنه . ومن نظر في عواقب الأمور لم يندم . ومَن ْ استخف بشريف دَل ّ على لؤم أصله . ومَن مال إلى صحبة سخيف دل على ضعف عقله . ومَن كثرت نعم الله عليه كثرت حوائج الناس إليه . ومَنَ أكثر الصمت أمن من المقت . ومن ْ دلائل الذم سوء الظن وكثرة المن . ومن° دلائل الكرم حفظ الذمم والإحسان إلى الملهوفين وأهل العدم . ومن ْ أعظم الفجائع إضاعة الصنائع . والوفاء من سجايا الكرم ، والحرص ينتج المذلة لصاحبه . والزنا يورث الفقر ويـذهب بماء الوجه . والفقر مع الأمن خيرٌ من الغني مع الحوف . والناس اثنان : عاقل

وأحمق فاحذروا حيلة العاقل وقدرة الأحمق . واستديموا النعم بشكرها . ولا تُلاحوا من يذهلكم خوفه ويحكّم فيكم سيفه . ولا تقولوا ما يصير حجة عليكم وسبب الإساءة إليكم . ولا تخدعنكم الدنيا بخدائعها، ولا تغرنكم بودائعها . ولا توقعنكم في شبكتها . ولا تدخلنكم في ملكها . ولا تميلوا بقلوبكم إليها . ولا تقبلوا وجوهكم عليها . ولا تُحوُّوجكم محبتكم لأنفسكم أن ا تضعوها في غير مواضعها. فتنكروا منها ما عرفتم . وتذمُّوا منها ما حمدتم . وعليكم بالقناعة فإنها أربح بضاعة . والشرب من آنية الرصاص يؤمن من القولنج . والبول في الماء الراكد يورث إدمانه النسيان . وأيسر العلاجات الحسمية ، وإن الله تعالى خلق في الآدهي ستة عروق : منها عروق الجنون والبرص . وعرق الطاعون . وعرق العمى . وعرق البواسير . وعرق الجذام . فإذا عرض للإنسان الجنون ابتلاه الله تعالى بالزكام . وإذا عرض للإنسان البرص ابتلاه الله تعالى بالسعال. وإذا عرض للإنسان الطاعون [ ٢٢ أ ] ابتلاه الله تعالى بزلاجة المعدة . وإذا قضي الله تعالى بالعمى ابتلاه الله بشدة الرمد ودوامه . وإذا عرض للإنسان البواسير ابتلاه الله تعالى بتشقيق الشفتين . وإذا عرض للإنسان الجذام ابتلاه الله تعالى بكثرة العطاس . فمن أراد أن يسلم من ذلك كله فلا يد خل طعاماً على طعام . ولا يغتسل بالماء البارد في الشتاء ، ولا يكثر من شرب البارد في الشناء ، وليلطف غذاءه ويوقّت زمر أكله .

#### والمنقول عنه من ملحه ونوادره :

فمن ذلك ما قبل عنه إنه رأى رجلاً وقد وقع بينه وبين زوجته وقد

١ ص : أنها .

هجرته ، وأنه حمل إليها مالاً وكسوة وحلياً ليسترضيها ، فقال : إن الذين يستميلون قلوب نسائهم بالحلى والمال والكسوة إنما يعلمونهن محبة الأغنياء ، لا محبة الأزواج . فقيل له : بماذا يستميلونهن ؟ فقال : بكثرة الجماع .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه كان بعض الأيام يمشي ومعه بعض أصحابه وتلامذته ، إذ رأى رجلاً راكباً على حمار وقد سخم وجهه بالسواد ، وهو يُضْرَب بالدِّرَة ويقول الذي يضربه : هذا جزاء من يشهد بالزور . فقال لمن معه : هذه من خلع الكذب في الدنيا ، فاتقوا الكذب فإنه حيض الرجال .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه رأى بعض أصحابه وقد لبس ثوباً مشهوراً من الإبريسم . فقال له : يا هذا ! كل ما تشتهيه نفسك ، والبس ما لا ينكر عليك الناس لبسه ، فإن النزين بالملابس إنما يليق ببعض النساء . وأما الرجال إذا أحبوا التزين فيتزينون بالأفعال الجميلة .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه رأى رجلاً قد لبّس لبّس النّساك والعبّاد وهو يكثر من أذى الناس ومن أخذه لأموالهم ظلْماً. فقال له : يا هذا ! إن كنت عاقلاً فاعمل بما قد تصديّت لفعله ، وكن من الزهاد والعباد الذين يؤمنون بالبعث ومعاد الأجساد . وإلا فإنه سيقال لك ما قاله الفخ للعصفور مما هو بين [ ٢٢ ب ] الناس مشهور ومذكور . فقال له الناسك : وما الذي قاله الفخ للعصفور ؟

فقال بقراط : حكي أن رجلاً نصب يوماً فخاً ليصيد به الطير ، وأن عصفوراً رأى ذلك الفخ فأتى إليه وقال له : يا هذا ! ما لي أراك متباعداً عن الطريق ؛ فقال له الفخ : أردت الاعتزال عن الناس لآمن من أذاهم ويأمنوا مي . فقال له العصفور : فما لي أراك في التراب مقيماً ؛ فقال الفخ : إني أردت التواضع . فقال له العصفور : فما لي أراك ناحل الحسم ؛ فقال الفخ : قد أنهكتي العبادة . فقال له العصفور : وما هذا الحبل الذي على عاتقك ؛

۱۷ ر ۵۷ - ۵۷

فقال الفخ : هو من ملابس العباد . فقال له العصفور ": وما هذه العصاة التي فيه ؟ فقال له الفخ : أنا أتوكأ عليها وأدفع بها أذى من يريد أذاي . فقال له العصفور : فما هذه الحنطة التي أراها عندك ؛ فقال له الفخ : إنه من قوتي أعددته لصائم يطرقني وابن سبيل بجتازني أو جائع فأطعمه إياها . فقال له العصفور : إني ابن سبيل وجائع . وقد اجتزت بك . فقال : دونكها . بورك فيك . فدنا العصفور منها ورام أخذها بمنقاره ، فأخذ الفخ بعنقه . فقال له العصفور : بئس ما اخترت لنفسك من الغدر والحداع اللذين هما من أخلاق الجهال . فإن كان كل العباد مثلك فلا خير فيك ولا فيهم ولا فيمن يغتر بك وبأمثالك أو ينخدع لأمثالكم ' وأقوالكم المزخرفة وكلماتكم المحرفة . ولم يشعر العصفور إلاّ وصاحب الفخ قد أتّى إليه وقبض عليه . فقال له العصفور : اصنع بي الآن ما تشاء بعد أن تسمع ما أقول لك وتفهم معناه . فقال له الصياد : قـل ما عندك . فقال العصفور : يا هذا ! هل عندك شك ، أو عند أحد من العقلاء ، أنه لا يسمن أكلى ولا يشبع ولا يغنى عنى ؟ فقال له الصياد : نعم ! فقال له العصفور : فإن رأيت أنك لا تؤذيني وتطلق [ ٢٣ أ ] سبيلي ، أعلمك ثلاث حكم هن أنفع لك ولغيرك ممن يسمعها منى : الواحدة أقولها لك وأنا في يدك ، والأخرى إذا أطلقتني وصرت قائماً أمامك ، والثالثة إذا طرت . فلما سمع صاحب الفخ مقاله تعجب منه وقال : إني أخاف أنك لا تفي بما قلت . فقال له : أعاهدك بالله العظيم على أن أو فتى لك بما ذكرت. فأقسم له العصفور . فقال له الصياد : اذكر لي الأولى من الحكم الثلاث . فقال العصفور : يا هذا ! مهما حبيت لا تندمن ولا تتلبَّه في على شيء قد فات . فلما سمع مقاله أطلقه ووقف أمامه وقال له : والثانية : مهما عشت لا تصدق بشيء لا يتصور أنه

١٠ ص : لأمثالك .

يكون . ثم طار وبعد عنه ووقف ، فقال له الصياد : اذكر لي الثالثة . فقال له العصفور : بالله العظيم ما رأيت أشقى منك يا هذا الرجل و لا أعظم من شقائك. فقال له الصياد : وكيف ذلك ؟ فقال : لأنك ظفرت بغنائك وغناء ولدك وأهلك الأبد، وذهب من يدك في أيسر وقت . فقال له الصياد : وما ذاك ؟ فقال العصفور : أما والله لو أنك ذبحتى لوجدت في حوصلي جوهرتين من الياقوت ، زنة كل واحدة منهما خمسون مثقالاً ، تساوي كل واحدة منهما خراج أعظم بلد يكون للأنام . فلما سمع ذلك الصياد اعتراه الندم واللهف وعض على إصبعه وقال له : أما أنك خدعتني بمقالك . فقال له العصفور : أَلَمُ أَقُلَ لَكَ لَا تَنْدَمَنَ وَلَا تَلْهُفَنَّ عَلَى مَا فَاتَ . فَقَالَ : بَلِّي ! فَقَالَ العصفور : أَلَمُ أَقَلَ لَكَ لَا تَصِدَقَ بِشَيءَ لَا يَتَصُورَ أَنَّهُ يَكُونَ ؟ فَقَالَ : بَلِّي . فَقَالَ العصفور : . يا جاهل ! ويلك ! أما أنه ما يشك عاقل أنك إذا أُخذتني ووزنتني بريشي ولحمى ودمى وعظامي وجميع ما في جوفي ما يفي وزن ذلك عشرة مثاقيل. فكيف يكون في حوصلتي جوهرتان وزن كل منهما خمسون مثقالاً ؟ فكيفٍ صدقت ذلك وندمت على إفلاتي وإطلاقك لي ، وتلهفت ؟ [ ٣٣ بُ ] ثم كيف ينفعك الندم والتلهف علي وما بقى لك إلي سبيل "؟ ــ ثم إنه طار ومضى . انتهى الكلام .

# الفيلسوف الحادي عشر جالينوس

والمنقول من حكمه ما روي عنه أنه قال لتلامذته : يا بنيَّ ! اختاروا من العمر أحسنه وإن قل م فإنه خيرٌ من الحياة النكدة وإن طالت . واعلموا أن ما يُستحيا من فعله يُسْتحيا من الكلام به . وتيقنوا أنه مهما تعملوه من الأعمال لا يَخْفُ عن الناس وأن الغنم في إخفائه . وإن الذكر الصالح للإنسان خيرٌ له في حال حياته وبعد موته من عظيم الأمور ، فإن المال ينفذ والذكر يبقى لصاحبه . وإياكم والحلال الرديئة : وهي البخل والحرص والحدّة والغضب واللجاج والكبر والكذب والحسد وسوء الحلق والغيبة والنميمة والعُجُب والزنا والسعاية بالناس والسكر . ولن تستطيعوا ذلك حنى تقهروا نفوسكم . ولا تتبعوا شهواتكم . وأن تراقبوا الله تعالى ، وكونوا للناس كما تحبون أن يكونوا لكم . واجتنبوا كثرة المزاح فإنه يذهب بماء الوجه وبهائه ويقطع الصداقة وبحقر الشريف ويُحرّىء الدنيء على السخيف. وكلما أسنّ الرجل قويت نفسه عليه . واعلموا أن الأمل الطويل يقسم القلب ويضرّ الفكر . والغضب يخرج الرأي الأعمى كالكلبة التي تلد جراءها عجباً . فداووا الغضب بالصمت والاضطجاع ، واعلموا أن خسَّة الإنسان تُعْرَف بكثرة كلامه فيما لا يعنيه . ومن الجهل التماس الثواب بالمعاصى . وصحبة الأشرار تورّث سوء الظن بمن يصحبهم من الأخيار . والحكمة كالجوهر في البحر لا ينال إلا بالغوّاصين الحُدْ آق . وأعقل الناس من عرف قدر نفسه وأنزلها فيما تستحق . ولا تصادقوا المخادعين والمعجبين . ولا تشاوروا الجاهل . وإباكم والغدَّارين . ومن كان

عنده علم "أو حكمة أو آداب – فلا يكتمه ويفيده للناس. وليكن فرحكم في الدنيا [ ٢٤ أ ] بما تدخرونه لأنفسكم من العمل الصالح لا ما تورثونه لغيركم من المال. وأكروا من ذكركم الموت لأنه يحثكم على الأعمال الصالحة.

# وما روي عنه في صفات أخلاق الرجال :

فمن ذلك ما روي عنه أنه قال : الحكمة في الهند والروم ؛ والكبر في الفرس؛ والقرى للأضياف في العرب؛ والصدق في الحبشة؛ وقسا ة القلب وعدم الغيرة والأمانة في الزنج والترك؛ والطمع والشجاعة في الأكراد والفرنج ؛ والقذارة والقتامة والحيانة في الأرمن ؛ والجهل في أهل الشام؛ والعلم في أهل العراق ؛ والحساب في قبط مصر ؛ والحمق في الطوال وفي صغيري الرؤوس ؛ والكذب والحلاف في القصار ؛ والعجب والتيه في المغاني ؛ وكثرة الظلم والزنَّا في ذي الشامات ؛ وكثرة الحفظ في العميان ؛ وسوء الحلق في العرجان ؛ وخفة الروح في الحولان والحرس والحدبان ؛ والبخل في أولاد الزنا ؛ وقلة العقل في الحصيان والنساء ؛ والفجور وكثرته في العبيد ؛ والعجلة وكثرة اللعب في الصبيان؛ والمراء في العلماء؛ والحرص في المشايخ والنساء؛ والنسل في العقلاء؛ والذل في الأيتام ؛ وكثرة الشرّ في الشقر الزرق الأعين ؛ والحلاف في اليهود ـ والروم ؛ والفصاحة في أهل الحجاز واليمن ؛ والبخل في أهل المغرب والبطائح؛ والحسد في المعارف والجيران ؛ والسلامة والعز في العزلة ؛ والقناعة في الاستغناء عن سؤال الناس ؛ والصحّة ودوام العافية في الحمية وقلة الأكل .

# الفيلسوف الثاني عشر أميروس الشاعر

# المرويّ من حكمه :

فمن ذلك ما قبل عنه إنه قال لتلامذته : يا بني الإذا أردتم أن تعظم محاسنكم في أعين الناس فليصغر قلرها في أعينكم ؛ وإن أردتم أن تدوم لكم النعم فارضوا المجا قسم لكم . وإن أردتم المودة من أعاديكم فداووهم بالإحسان اليهم بالقول والفعل . [ ٢٤ ب ] وإن أردتم المودة من الناس فلا تطمع أعينكم إلى ما في أيدي الناس . وإذا صنعتم معروفاً فاستروه ؛ وإذا أسدي إليكم جميل فأشكروه ؛ وإذا شهرت السيوف بطل الحيار . ومن لم يرض بالقضاء دام غمة وحزنه . ومن صبر على المكروه أدرك الحير كله . والحزم أسد الآراء ، والغفلة أضر من الأعداء . وبالإحسان يسترق الأحرار ، وبالإساءة يفوت المراد ، وبالعدل تعمر البلاد ويستمال العباد ؛ وبالظلم يزول الملك ؛ وباللطف تقتنص الأموال ، ويحصل كل مقصود . وبقهر الأنفس يكبت الشيطان ويرضى الرحمن وتطفأ النيران . وبإخلاص النيات تدرك الرغبات . ومن مدح الإنسان بما ليس فيه فقد بالغ في هجائه . والولد الشرير ، يشين

۱ ص : ترضوا .

۲ ص : أعاديكم .

٣ ص : الاسواد (!) .

<sup>؛</sup> ص : الشو (!) .

السلف وبهدم الشرف . وأجمل خصال الكريم : الصدقُ وتسهيل الحجاب وطلاقة الوجه وحسن الحلق والعفة وعزة النفس . وأعظمها : خوف الله تعالى وتقواه . وأفضل ما أعطي العبد في الدنيا : حسن الحلق ، والحكمة ، وعبادة الله ؛ وفي الآخرة : المغفرة [وأحسن الأشياء] . الركون إلى الدنيا مع العلم بزوالها جهل " . والتقصير في الأعمال مع العلم بما يفوت المقصر من الثواب عليها عجز " . وإذا أراد الله تعالى أمراً هيأ أسبابه . وكل إنسان سيقدم على قدم ، وبحازى بما صنع : إن خيراً فخير ، وإن شراً فشر . وعلامة زوال المكلك : الظلم . وكثرة الهزل ، والغضب ، والعجلة ، والاستبداد بالآراء ، وإخلاف الوعود . ونكث الأيمان ، وسوء الحلق .

### المنقول من ملحه ونوادره:

فمن ذلك ما قبل عنه إنه رأى جاراً له نساجاً، وقد التزم لبعض الملوك أن يجلب اله أخبار أعاديه ، ويطالعه بجميع أحوال جنودهم ورعاياهم ومن يميل اليه ويوثق به من رعاياه وجنوده ، وأنه [٢٥] قال له : يا هذا ! اعلم أنك جاري ، وقد بلغي ما التزمته للملك ؛ ولا تدخل نفسك فيما ليس هو من شأنك لئلا يصيبك ما أصاب بعض الأسد لما تعاطى ما ليس هو من شأنه . فقال له النساج : وكيف كانت قصة الأسد الذي أشرت إليه ؟

فقال : حكى أن أسداً وذئباً وثوراً وحماراً وكبشاً وظبياً وثعلباً اصطحبوا في بعض المروج . وتعاهد الأسد والذئب والثور والحمار والكبش والظبي والثعلب أنهم لا ينالهم من بعضهم أذّى . فأقاموا في ذلك المرج على أحسن

١ ص : يحبس .

٣ ص : ويميلهم إليه ويواثق له من رعاياه وجنوده .

حال خمس سنين . فلما كان بعد ذلك ، قال الذئب للأسد : أيها الملك ! أما والله إن المقام في الموضع الواحد موجب للسَّأم منه والمُلَلَ . فلو أنَّا انتقلنا إلى موضع آخر لارتاحت نفوسنا . فقال له الأسد : تالله لقد أشرت بالصواب . – فانصرفوا من ذلك المرج جميعهم ؛ وساروا يومهم أجمع . إلى أن أدركهم المساء ولم يظفروا بما يأكلون . وكذلك أصابهم في اليوم الثاني والثالث والرابع والحامس . فأضرّ بهم الجوعُ والعطش . فقال الأسد للذَّئب : لقد كان ما أشرت به علينا سبباً لهلاكنا ؛ والرأي أن نعود إلى الموضع الذي كنا فيه . فقال الثعلب : أيها الملك ! أما أن رجوعنا إلى الموضع الذي كنا فيه ليس بصوابٍ لأناً إذا رجعنا إليه نكون على بقين من أننا لا نجد شيئاً نأكله ولا نشربه خمسة أيام . وإذا مضينا في طريقنا يكون رجاء من حصول ما نقتاته ونشربه في خمسة أيام . فمضوا ثلاثة أيام أخرَر فلم يجدوا فيها شيئاً يقتاتونه ُ وأشرفوا على الهلاك . فقال الذئب : أيها الملك ! الرأى أن نأكل الثور لئلاّ نهلك . فقال له الأسد : وكيف يليق بنا ذلك وقد عاهدناهم أنهم لا ينالهم منَّا أَذُّى ، والغَدْر لا يعتمده ' إلاَّ اللئام ؟ فقال له الثعلب : أيها الملك ! إذا كان في هلاك [ ٢٥ ب ] بعضنا بقاءٌ للباقين فهو أولى من هلاكنا كلنا . فقال الأسد : إن أ الصواب أن نقرع : فمن وقعت عليه القرعة فيؤكل ونكون قد سلكنا الإنصاف وتنزهنا عن الغدر . فصوبوا رأيه . واقترعوا فوقعت القرعة على الثور فافترسه الأسد وأكلوه" . فلما كان اليوم الثاني اقترعوا فوقعت القرعة على الكبش فافترسه الأسد وأكلوه . فلما كان اليوم الثالث

١ يعتمده : يلجأ إليه .

۲ ص : أما .

٣ مس : وأكله .

عاودوا القرعة فوقعت علىالذئب، فافترسه الأسد فأكلوه . و لما كان اليوم الرابع وقعت على الظبي . فافترسه الأسد وأكلوه . ولما كان اليوم الحامس وقعت على الظبي فافترسه الأسد وأكلوه . فلما رأى الثعلب ذلك خاف على نفسه وقال للأسد : أيها الملك ! قصدي الذهاب لأكشف لك عن الحال فإني خفيف الجسم . فقال له اذهب فنحن ذاهبون في إثرك . فذهب الثعلب وبقى الأسد والحمار . فقال الحمار لنفسه : ألم تنظر ما قد حل بالثور والكبش والذئب والظبي ؟! فوالله لئن لم أحتَلُ لنفسي بما يحلُّصها وإلاَّ افترسَني الأسد لا محالة . فلما أخذا في السير أظهر الحمارُ التعارج والانقطاع عن الأسد وألقى نفسه إلى الأرض. فالتفت الأسد، فرآه قد ألقى نفسه إلى الأرض، فعاد إليه وقال له : ما الذي بك يا أبا رياح ' ؟ فقال الحمار : أيها الملك ! إنه قد دخل في حافري عظم نمر مسموم ، وعندي من \* ألمه ما لا أقدر على وصفه ، وقد أحِببت والله الموت فإنه أيسر على مما أجده من شدة الألم. فإن رأيت أنك تقلع هذا العظم من حافري ليطيب لحمى لك إذا اضطررت إلى أكلى وتكون آمناً على نفسك من أذى ينالك . فلما سمع الأسد مقاله ، قال له : جزاك الله خيراً يا أيا رياح ! وأين العظم لأقلعه ؛ فقال له الحمار : في باطن حافري من الرَّجْل اليمني . وكان الحمار قد جمع رجله اليمني ورفعها . فدنا الأسد إلى رجله برأسه . فلما تحقق الحمار قرب رأس الأسد [٢٦] من حافره رفسه في جبهته . فأغمى على الأسد من ذلك . فنهض الحمار وسار على وجهه لا يدري أين يمضي . وبقى الأسد ملقى متشحطاً ٢ بدمه . ثم إن الثعلب رجع إلى الأسد فرآه ملقى ولم يجد عنده الحمار . ققال الثعلب لنفسه :

١ كنية الحمار : أبو العمير ، وكنية الذئب : أبو جعدة ، أبو ترابة ، أبو زؤالة . كنية الاملب :
 أبو الحصين ، أبو الحمين ، أبو الحنيص ، أبو الهجرس . كنية الأسد : أبو حفص .
 ٢ شحط القبيل في الدم : اضطرب .

يمكن أن يكون الأسد قد أكل الحمار ونام ، وجعل يدنو من الأسد لعله يجد من فضله شيئاً يتقوت به . فرأى الأسد وهو يتشحط بدمه ، فقال : ما هذا الذي بك يا أبا الحارث ؟ ومن الذي صنع بك هذا ؟ فقال الأسد : أنا الذي صنعت بنفسي هذا : فقال له : وكيف ذلك ؟ قال له : لأني تعاطيت ما ليس هو من شأني ولا صنعي ، فإن ربي جعلي جزاراً قصاباً ولم يجعلي بيطاراً . ومن صنع من غير صنعته يكون موجباً لذلته . ثم عَرَّفه بما كان من الحمار . فتعجب منه . انتهى .

### الفيلسوف الثالث عشر

#### هرمس

والمنقول من حكمه : قيل عنه إنه قال لولده : يا بني ! الزم القصد ، في أمورك كلها ، إلى الله تعالى . وما يكون في نفسك فلا تُبُده لأحد ، فقبيح بالمرء أن يخفي أمتعته في البيوت ويُظْهِر الناسَ على ما في قلبه ، فإن الصمت أولى لك وأجمل . وإذا أحزنك أمرٌ فانظر : فإن كان ممَّا لك فيه حيلة فلا تعجز نفسك عن استدراكه ودفعه ؛ وإن كان ممَّا لا حيلة لك في دفعه عنك فلا تجزع واصبر ، فإنه لا بد أن ينتهى ، فإن كل ما له بداية < له > نهاية . وعليك بأجمل السعى في مطالبك ، وليس عليك النجاح ، فلا في كل حين ينجح السعى والطلب . ولا تحرص على الدنيا . فإن فعلت فاقصد ولا تجهل ولا تستبد برأيك . فإن فعلت فامهل ولا تعجّل . ولا تكثر خلطتك بالناس ، فإن فعلت فأغمض عن القذى واحتمل ما ينالك منهم من الأذى . ولا تكافىء مَن ْ أساء إليك ، فإن فعلت فأنْصف ولا تتعسَّف . ولا تعاد الرجال . فإن فعلت فلذوي العقول والأصول . ولا تَنَرْدَر أحداً ولا تستخفّ به . فإن فعلت فلصاحب مال بخيل والطالب لأمر مستحيل . ولا تفرح إلاً بعملك الحسنات وبانتهائك عن السيئات . ولا تطلع على [ ٢٦ ب ] أمور الناس فإن فعلت فاستر عيوبهم واغفر ذنوبهم . ولا تتولُّ على الناس . فإن فعلت فأظهر اليُسْمر للأنام وابذل الطعام وألـن لهم الكلام . ولا تتعبنَ جسدك . فإن فعلت ففي كلاً على عيال وعبادة لذي الجلال . ولا تغضب ، فإن فعلت فليكن غضبك لله تعالى وللحق ، ولا لسواهما من الحلق . ولا تتملق لأحد ، فإن فعلت فلولد كافر أو لسلطان جائر . ولا تدعُ الله تعالى على أحد ، فإن فعلت فليكن على الظالم . ولا تؤاخ ملكاً ، فإن فعلت فرُرُه غِباً ولا تُستمعه عينباً . ولا تتوسل لأحد ، فإن فعلت فليكن لك لب وافر ، وقلب حاضر . ولا تدخل في العدالة . فإن فعلت فاعتمد الورع . وجانب الطمع . ولا تهمل مداراة الناس ، فإن فعلت فأحسن السيرة وتجنب الجريرة . ولا تقل \_ إذا طرقتك نائبة \_ لو أني كنتُ فعلتُ كذا وكذا ، ولو كان كذا وكذا ، فإن « لو » تفتح أذن الشيطان ؛ ولكن قل : « قضاء الله تعالى وقدر ه لا مفر لأحد منه » ، فإن الله تعالى يفعل بخلقه ما يشاء .

#### ومن المنقول من ملحه ونوادره :

ما قيل عنه إنه حضر لشرب مع جماعة . فأقبلوا على الشرب والحديث ، وهرمس لا يتحدث معهم بشيء . فقالوا له : يا هذا ! ما لك لا تتحدث معنا ؟ فقال لهم : إن الله تعالى جعل للآدمي أذنين ولساناً واحداً ليكون استماعه أكثر من كلامه .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه اجتاز على مقابر فرأى امرأة عجوزاً وهي جالسة على قبر تكثر البكاء والانتحاب . فقال لها هرمس : أيها الحرة ! بم يستحق ساكن هذا القبر منك كثرة البكاء : أولك "بار لك ، أو نسيب ؟ فقالت : كلا ، بل هو والله ، أيها الشيخ ، رجل جاورنا، وما منا أحد الا هو على الهقر ، وما مات حتى جعل كل حواحد > منا غنياً له أموال جزيلة جليلة . فقال هرمس : رحمه الله ! لقد استحق منكم البكاء والرحم .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه رأى رجلاً من أشراف الناس وصلحائهم وهو يصاحب أرباب الفجور . فقال له : يا هذا ! صُنْ شرفك [٢٧ أ] وأصلك وصلاحك عن مصاحبة من تصاحبه لئلا يقال لك بعد حين ما قاله الحش المبعض الملوك . فقال : وما الذي قال له ؟ قال : قد حكي أن بعض الملوك دخل ذات يوم إلى حُش داره ، وكان لا يدخل ذلك الحش غيره . فلما جلس على الإفريز ليقضي حاجته وجد فيه رائحة كريهة . فأمسك أنفه . فناداه الحش بلسان الحال : أتدري أيها الملك مما هذه الرائحة التي تجدها ؟ قال له الملك : لا . فقال : إنها من رائحة تلك الأطعمة اللذيذة الطيبة التي كنت تتناولها . فقال له الملك : وما صيرها إلى هذه الحالة ؟ فقال له الحش : بصحبتك وصحبة أمثالك من بني آدم أيسر مدة ، فانتهى حالها إلى هذه الحال . — فتأمل لمن ترغب في صحبته من الأنام ، ومتن وثوثر القرب منهم في المقام ، فأمر مال أمرهم يكون هذا المآل .

١ الحش : الكيف . - و في ص : الحبش .

٢ ص : حبس .

### الفيلسوف الرابع عشر زيمون الشاعر

والمنقول من حكمه : ما قبل عنه إنه قال لتلامذته : أحسنوا مجاوزة النعم بكثرة الشكر لله تعالى عليها ليزيدكم من نعمه . وأعطوا الحق من أنفسكم . فإن من منع الحق من نفسه كان الحق خصمه . واحذروا من مصادقة الأشرار ومن معاداة الأخيار . وتمتعوا بأموالكم ما دامت عندكم . ولا تتكلفوا من الأمور ما لا تطيقونه . ولا تصاحبوا مَن ْ لا تعرفونه . ولا تبطركم منزلة أو منصب أدركتموه . ولا تمزجوا يقينكم بالشك ، فيفسد عليكم العزم . ولا تدعوا أوقاتكم ضياعاً . ولا تحقروا شيئاً من المعروف . ولا تخلفوا بعدكم شيئاً من الدنيا ؛ فإن خلفتم شيئاً فاعلموا أنه يكون لأحد رجلين : إما رجل يعمل فيه بطاعة الله تعالى فيسعد بما شقيتم أنَّم لأجله ؛ وإما رجل يعصى الله تعالى به فيكون قد أعشموه على معصية الله تعالى . وأكثروا من ذكر الموت وهجومه عليكم . واستعدوا له ، وأعرضوا عما تحبُّون إذا دعاكم إليه الهوى . وجالسوا الحكماء ، فإن الله يحيى القلوب بالحكمة كما يحيى < الأرض > المبتة بوابل المطر . وكونوا على حفظ ما في قلوبكم أحرص من الحفظ [ ٢٧ ب ] على ما في بيؤتكم . وارضوا باليسير من الدنيا مع سلامة أديانكم ' . واجعلوا ا الدنيا كيوم صمتم فيه ثم أفطرتم على الموت . وعليكم بتقوى الله تعالى في السرّ والعلانيّة . وعليكم بالصدق في المواطن كلها . وزينوا سرائركم ليحسّن الله تعالى علانيتكم .

١ لعل صوابها : أبدانكم .

#### والمنقول من ملحه ونوادره :

ما قبل عنه إنه رأى رجلاً وهو كثير التلهف على الدنيا ، شديد الحرص على حصولها . فقال له : ما هذا التلهف الذي أراه بك ، أيها الرجل ، على الدنيا ؟ أرأيت لو أنك من أكثر الناس مالاً وأنت راكب في لحة بحر ، ومعك كل ما تملكه ، وقد هاج البحر وأشرفت وكل ما تملكه على الهلاك والغرق وكذا من معك من الناس – فما بهاية ما تطلبونه : نجاتكم بأنفسكم أم هلاككم والمال معا ؟ فقال الرجل : بلى والله ما نريد إلا النجاة بأنفسنا وسلونا المال . من يريد قتلك وأخذ الملك منك ولم تكن لك طاقة ولا استطاعة على دفعهم عنك بأمر من الأمور – ما كانت بهاية ما تعتمده : شدة سعيك في نجاة نفسك . وسكوك لملكك وجميع أموالك ، فأيهما تريد ؟ فقال الرجل : بلى والله ما أريد إلا الخلص بنفسي ، ولم ألتفت إلى شيء من ذلك . فقال له زيمون الحكيم : فافرض الآن أنك ذلك الغني وذلك الملك ، وأنك قد نجوت بنفسك ، واقتع بما أنت فيه وقد أرحت نفسك من العناء وشدة الحرص .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه رأى رجلاً يختصم هو وزوجته ، وهو يدّعي عجزه عن قيامه بأمرها . فقال له الحكيم : يا هذا ! إذا كنت لا تقدر على أنك تسبح في البحر فلم حملت على عنقك آخر وألقيت نفسك فيه ؟ أما سمعت الناس يقولون : الزواج ا فرح شهر وهم م دهر ووزن مهر وقصم ظهر ؟ ! ومن ذلك ما قبل عنه إنه دخل على بعض الوزراء يعوده في مرضه . فشكا إليه الوزير طول مرضه وجهل الأطباء بأمره وعدم النفاعه بمعالجتهم . فجعل

١ ورد بعض هذا منسوباً إلى أرسطوطاليس في ص ٢٣٠ .

٢ ص : وبعدم انتفاعه لمالحتهم .

زيمؤن يسأله عن الأعراض التي قد [٢٨] طرأت له ليستدل بها على كنه مرضه. فكلما ' ذكر له حالاً وصف الحكيم له دواءً لذلك. فيقول له الوزير: لقد تداويت بهذا الدواء المرة بعد المرة فلم ٢ أجد شيئاً . \_ فلما أعياه أمره قال له : إذا كان الأمر على ما ذكرت . فاعلم أنه قد غلب على ظنى أنه لم يبق لك إلاّ دواء واحد لكنه عزيز الوجود . فقال له الوزير : وأيّ مرض هذا . وما الدواء الذي يعز وجوده ؟ فقال له زيمون الحكيم : أما مرضك هذا فإني أظنه حَسَدَك لأحد من الناس ، وهو داء عظيم ، وربما أتى على روحك كما أتى على روح بعض النجار الأغنياء . ولا دواء له إلا هلاك من تحسده . وهذا ليس في قدرة بَشْمَر . فقال له الوزيز : وكيف كان أمره ؟ ـ فقال له زيمون الحكيم : قد حكى أن بعض الأغنياء المموّلين بالأموال . العظيمة والنعم الجسيمة والرباع والأصقاع ، وكان يتعاطى التجارة ، وهو من أعظم الناس بخلاً وتقتيراً على نفسه وأهله . وكان في جواره رجل بحمل على كاهله بأعدال . وكان ذلك الحمَّال كلما يحصل له من أجرة حمله يشتري به خبراً ولحماً وفاكهة وحلواً ، ويأتي به إلى زوجته فيطعمها إياه . فاتفق أن زوجة الحمال بوماً عَسَرَتْ على زوجة التاجر فسألتها عن حالها مع زوجها ، فأحبرتها بما هي فيه من رفاهة الحال ورغد العيش . فضاق صدر زوجة التاجر وتغيرت على زوجها وقصرت في خدمته . فلما رأى زوجها ذلك منها ، استراب منها وسألها عن حالها . فسألته أن يطلقها وقالت له : ما أنبي عمري معك على ضُرًّ وعيش مُرّ مع كثرة نعـّم الله تعالى عليك وعظـّم مالك وسعة رزقك . وليس لي فائدة باتصالي بك . وَلَانْ أَتصل بصعلوك يقوم بحالي وما أريده أحبُّ إليَّ ممَّا أكابده معك من ضيق العيش . وإن حالي معك أسوأ من حال زوجة الحمَّال

١ ص : فلم ذكر . . .

۲ ص : فلما .

جارنا فإنها معه في أرغد عيش ، [ ٢٨ ب ] وجميع ما يكسبه ينفقه عليها وينبلها شهواتها . ــ فلما سمع مقالة زوجته علم أن زوجة الحمال قد أفسدت عليه حال زوجته وأنه قد اتصل أمر ما ينفقه الحمالُ إلى زوجته فجعل يطيب قلبها ويعدها الوعد الجميل وهي لا تنشي عمَّا هي عليه . وعظم عليه أمرها ولم يقدر على طلاقها لشدَّة محبته لها . واشتد حسده للحمال . وأخذه جهله على التسبيب إلى ما يسلب به نفس الحمال ، بأن قال لمملوك قد ربّاه : « يا بني ! قد علمت أنك عندي بمنزلة الولد ؛ ورجوتُ أنك تعيني على مصالحي وتحصيل مقاصدي ؛ فلا تخيب رجائي فيك » . فقال له مملوكه : ١ يا سيدي! مُرثني بما تريد ، فما لي عن امتثالك محيد ، . فأخبره بقصّة الحمال . فقال له : وما الذي تريد أن تصنع به ؟ فقال : قد عزمت الليلة أن أصعد على سطح داره وأجعل فيها أثراً إلى داري ، وتكون أنت قائماً على سطح داري . فإذا عدت إليك فاذبحي وامض ؛ وهذه ثلاثمائة درهم خذها وعيش بها . فقال له المملوك : يا سيدي ! وكيف تطاوعني نفسي على قتلك ؛ وما الذي بحصل لك من الراحة إذا قتلتك ' ؟ فقال: « إذا قتلت فلا بد أن يقتل الحمال» . فقال له المملوك : « اتق الله يا مولاي في نفسك ودع هذا الضلال » . وصدَّه عن ذلك . فلم يوافقه . فلما كان دات ليلة ارتقب نوم زوجته وأيقظ مملوكه وقال له : قد سمعت حسّ إنسان فوق سطح داري ، فامض معي . فلما صعد إلى السطح تسلق منه إلى دار الحمال . ثم إنه جرح نفسه وجعل يقطر الدم إلى دار الحمال . ثم عاد إلى سطح داره . وأقسم لمملوكه بالأيمان المعظمة إنَّ لم يمتثل أمره ويذبحه ، وإلاَّ أهلكه . فذبحه المملوك وتركه ملقى على سطح داره ومضى إلى موضعه ونام . فاستيقظت زوجته من نومها فلم تجده في فراشه

۱۸ ر

١ ص : قتلك .

فظنت أنه قد ذهب إلى الحلاء [ ٢٩ أ ] وارتقبته طويلاً فلم يتعدُهُ . فنهضت إلى الحلاء فلم تجده . فصعدت إلى السطح فوجدته قتيلاً . فارتابت في أمرها وأعلنت الصياح . فتواثب الجيران وظنوا أن اللصوص قد طرقوا منزلهم أو خصومة قد وقعت بين المرأة وزوجها . فلما علموا قتله نزلوا إليها من الأسطحة فوجدوا زوجها قتيلاً . وحضر صاحب الشرطة وعاين الحال . فاستعظموا ذلك ، واتصل أمره بسلطان البلد . فأمره بالقبض على جميع جيرانه وتقريرهم لمن ينكرون حاله ، والمبالغة في كشف الحال . واتهمت الزوجة به أيضاً . وأمسك ' بالحمال وعاينوا أثر الدم على سطحه ، وأثر التسلق إلى دار التاجر . فبالغوا في تقرير الحمال بالعصر والضرب وهو مُصرٌّ على الإنكار . ولم يزالوا يضربونه إلى أن حمله ألم الضرب على حب الموت لشدة ما ناله ، فاعترف بقتله . فأمر بصلبه . فأخذ الحمال وكُنتِّف ووُضع في عنقه حبلٌ . ومضوا به ليصلبوه . فلما وصل إلى موضع الصلب لم يشعروا إلا بصائح يقول : لا تصلبوه فهو مظلوم . فتأملوا القائل لذلك ، فإذا هو مملوك الناجر . فأحضر بين يدي صاحب الشرطة ، فقال له : يا مولاي ! هذا الحمال بريء وأنا والله الذي فعلت به ذلك بأمره لي وتهديده لي بكل مكروه إن خالفته ؛ واسمعوا قصته ، والله ، من غير كذب . ثم إنه قصّ على الوالي قصة سيده مع زوجته وما ذكرت له من قصة ما ينفقه الحمَّال على زوجته وما جرى له معها ، من أوله إلى آخره.

فلما سمع الوالي مقاله ، قال له : ويلك ! انظر ما تقول . فقال له المملوك: هذا والله صورة ُ حال سيدي وأنا قتلته بأمره . فأنهى الوالي مقاله إلى السلطان ، فأمره بإحضار المملوك إلى بين يديه . فلما أحشر قال له السلطان : «ويلك !

آ ص : ومسك الحمال .

أصدقني وإلا قطعتك وأطعمتك لحمك ٥. فذكر للملك مثل ما ذكره للوالي وحلف بالله العظيم أنه صادق في ذلك . فتعجب السلطان [ ٢٩ ب ] من ذلك وممّن حضره . فقال له وزيره : أيها الملك ! صَدَق القائل : لله دَرَ الحسد ما أعدله ! بدأ بصاحبه فقتله .

فعند ذلك أمرَ الملك بإطلاق الحمال ، وقال لمملوك التاجر : ويلك ! ما حملك على اعترافك بقتل مولاك به فقال : يا مولاي ! خفتُ الله تعالى تقليد ا دم الحمال و أيمه . وهأنا بين يديك ، فاحكم في بما شئت ، فإني قد صَدَقَتُ فيما قصصته عليك .

فاستحسن ذلك منه ، وأطلقه ، وأحسن إليه . انتهمي .

١ تقليد : حمل إثم دمه .

# الفيلسوف الحامس عشر ثال*س*

المنقول من حكمه : ما قيل عنه إنه قال لتلامذته : اعلموا أن مَن ْ يكثر الأكل لا يجد لذة العبادة . ومن يكثر النوم لم يجد في عمره بركة . ومن أصلح سريرته أصلح الله تعالى علانيته . وكم من محسود على أمر وفيه هلاكه ، وكم من مسرور بنعمة أو رنبة وهي من دائه ! وإذا لم يقف الإنسان عند علمه فما فائدة علمه ؟ ! وليس كل مَّن ْ طلب شيئاً يناله ، ولا كل من توقَّ مكروهاً ينجو منه . وعاقبة الكذب الندم ، وعاقبة الظلم البوار وإخراب الديار . والعاقل مَن ُ لا يغضبه قول الحق وإن كان على ا نفسه . وحفظ الإنسان ما في يده أولى من سؤال الناس ما في أيديهم . ومَن ْ أقبلت الدنيا عليه عَلَمته غوامض الأشياء ؛ ومَن ْ أدبرت عنه سلبته محاسن نفسه وأكسبته عيوب الناس . ومن أضمر شيئًا ظهر عليه في قوله ووجهه . وربّ رأي أنفع من مال . والملك باصطفائه الرجال أولى من اصطفائه الأموال ، فإن كل درهم يسدُّ مسدّ غيره ، وما كل رجل يسدّ مسدّ غيره . وصاحب السلطان كراكب الأسد : يهابه الناس، وهو بمركوبه أهيب . وإذا كانت الغاية الزوال ، فما الجزع من تصرف الأحوال ! ولذة الدنيا قليلة وحسرتها طويلة . وليس الوهم كالفهم . ولا الخبر كالعيان ، وليس [٣٠] العجب من جاهل يصحب جاهلاً ، بل العجب من عاقل يصحب جاهلاً . وخير الأخلاق الورع ، وشرَّها الطمع .

۱ مس : في نفسه .

وخير الكلام ما أغنى جدّه وهزله ؛ وخير الناس مَن ْ أخرَجَ الحيرْص من قلبه . وعصى هواه في طاعة ربّه . وثوب العافية أحسن ُ ما لبسه الإنسان .

### والمنقول من ملحه ونوادره :

فمن ذلك ما قبل عنه إن ملك بلده أراد أن يرسل بعض جنده للغارة على البعض أعاديه . فقال له : أيها الحكيم ! من تشير علي آن أقدمه على الجيش ليمضي إلى بلاد عدوي يشن عليها الغارات ! فقال له الحكيم : قد م عليها من تعرف أن فيه عشرة خصال من خصال الحيوانات وهي : سخاء الديكة ، وبحث الدجاج، وإقدام الأسود، وروّغان الثعالب، وحملة الحنزير، وصبر الكلب على الجوع ، وحراسة الكركي ، وغارة الذئب ، وشجاعة النمر ، ومهاجمة العقاب .

ومن ذلك ما قبل عنه إنه رأى يوماً رجلاً قد قبض السلطان عليه بقول عدو له سعى به عند الملك ، فبالغ في ضربه واستصفائه لا لامواله . فسمعه ثالس الحكيم وهو يتألم لعدو مما تم عليه من الملك . فقال له ثالس الحكيم : أما والله لو كفى من شرك وسعايتك فيه لأغناه ذلك عن تألمك له ، الذي قد بهجت فيه منهاج السنور مع الفار . فقيل له : وكيف كان أمرهما ، أيها الحكيم ؟ فقال : قد حكي أن فارة سقطت من سقف ، فأغمي عليها . ورآها السنور فيادر إليها ووضع يده عليها وجعل يقلبها ويقول : بسم الله عليك ! حاشاك من سوء ينالك ! فلما أفاقت من غشيتها ورأته وسمعت قوله لها ، قالت له : ارفع يدك عني ، واكفي شرك . قد سمتى الله تعالى علي وأمنت من كل سوء .

۱ من : على يد بعض .

٢ أي : مصادرته لأمواله .

## الفيلسوف السادس عشر بطليموس

والمنقول عنه من حكمه ما قبل إنه قال لملك رومية : لا تَرْجُ ، أيَّها الملك ، السلامة حتى يسلم الناس من جَوْرك . [ ٣٠ ب ] واستعمل أهل الأمانة والكفاية ليستريح سرُّك . وتُحَلُّ بالحلم والعدل والجود لينمو ملكك وتقهر عدوك . ولا تشتغل بلذاتك: تندم . وقاتل هواك . واعلم أن من تَجَبّر على الناس أحبوا ذله . ومَن ۚ أفرط في الظلم كره الناس ُ ملكه وحياته ، ومن مات مشكوراً فإنه أحسن حالاً ممن يموت مذموماً ؛ ومن أسرف في حبّ الدنيا مات فقيراً ؛ ومن قنع عاش غنياً . والعين تستحيى من العين . ومَّن ُّ طلب الكلِّ فأته الكل . وأزح الحقد من قلبك ، وطهر نفسك من الظلم والحسد والعجب والكبر والبخل والكذب ليعلو ' قلىرك ويحمد ذكرك . واستكثر من الحمد ، فإن الذم قل أن ينجو منه أحد . وإذا تغير السلطان تغير الزمان . وأشقى الناس بالسلطان صاحبه ومن تقرّب منه ، كما أن أقرب الأشياء إلى النار أسرعها احتراقاً . وأفضل الناس مَن ْ تواضع عن رفعة ، وعفا عن قُدْرة ، وأنصف عن قوة . وأعقل الناس من أعتبر بما رأى واتعظ بما سمع، قبل أن يصير عبرة وعظة للسامع . وشرّ ما في الكريم أن يمنعك خيره ؛ وخير ما في اللئيم أن يمنعك شره . ولا ينبغي لعاقل أن يخاطب جاهلاً . كما أنه لا ينبغي لصاح أن يخاطب سكران . وحركة الإقبال بطيئة ، وحركة الإدبار سريعة . والبطنة تُذُّهب

١ ص : ليعلموا .

الفطنة . وعصفور في اليد خير من كركي في الهواء . والحركة بركة . والحمر مصباحُ السرور ، ولكنه مفتاح الشرور . وليس في ثلاثة حيلة : فقر يداخله كبر ، ومرض يمازجه هرم ، وعداوة يشوبها جهل وقدرة . وثلاثة يعذرون على سوء الحلق : المريض ، والجائع ، والمسافر . وثلاثة يجب مداراتهم : السلطان ، والمرأة المناقرة ، والحار السوء . والنصح للإنسان بين الملاً تقريع . والدعاء مفتاح الرحمة . والناقد بصير . وأثر الدين صحة اليقين . ونائم مقر بذنبه خير من ضال مدل على ربه . والدنيا [ ٣٦ ] ساعة ، فلتعجل طاعة . ولتستعن بالله تعالى في حال البلاء ، ولتحمده في حال الشدة والرخاء .

#### والمنقول من ملحه ونوادره:

فمن ذلك ما قبل عنه إنه قال لصاحب له كان مغرماً بالنساء ، وقد استكثر من الجواري مع شدة غيرته وكثرة تخيلاته واجترائه عليهن . فشكا ذلك إلى بطليموس وسأله أن يشير عليه بما يصنع . فقال له : يا هذا ! اعص هواك والنساء ، واصنع ما تشاء ، وقد استراخت نفسك من هم حفظ النساء . فإنك لا تقدر على حفظهن أبداً . وإلا أصابك ما أصاب الملك والنديم الذي أحضره وزيره لمنادمته . فقال له : وكيف كان أمرهما ؟

فقال: قد حكي أن بعض الملوك قال لوزيره: لئن لم تحضر إلى رجلاً يكون جميل الصورة لطيف الأخلاق حسن الحديث كامل الأدب، لا تبدو منه حالة أكرهها أبداً، أتخذه نديمي - وإلا ضربت عنقك. وقد حكمتك في مالي. فخذ منه ما أردت. وقد أجلتك ثلاثة أيام. فقال له الوزير: أطال الله تعالى بقاء الملك! اعلم أني لست برب حيى أخلق لك رجلاً على الصفة التي طلبتها، في المدة التي عينتها. فإن أنظرني الملك مدة تمكني أن أتطلب ما قد طلبته لاختبر فيها أحوال الناس وأخلاقهم وأبذل الوسع في تحصيل مطلوبك؟

فقال له الملك : وكم تحب أنتَى أَنْظرك ؟ فقال له : سنة لأكون على يقين في حال من أتطلبه لك ، وأعلم ما ينطوي عليه . فقال له الملك : قد أنظرتك إياها . فمضى الوزير إلى منزله مغموماً حائراً فيما يصنع . واجتمع عنده جماعة" من أصحابه فأخبرهم بقصته مع الملك ، فقالوا : أما أنه يمكنك أن تحضر له شخصاً جميل الصورة حسن الأخلاق تام الأدب إلا كونه لا يبدو منه ما يكرهه الملك فهذا أمرً" لا يقدر > عليه > غير الله تعالى ؛ وما نظن إلاّ أن الملك جعل ذلك سبباً لهلاكك وقتلك . والذي نراه لك ألا تتعجل بحملك الهم ، فإنه لا يجديك [٣١٩ ب ] شيئاً ، بل يزيدك ألماً لما عندك . فامْض واجتهد في البلاد فلعل الله تعالى ينتج لك فرجاً من ذلك : إما بحصولك على المطلوب ، أو بموت السلطان ، أو بموتك . ــ ثم إن الوزير وصّى أمر أولاده وأهله ، وتجهّز للمسير في البلاد . فاتفق أن صديقاً له قدم من ْ سفراً. فأخبره بقصنه . فقال له : لا يَضَقُّ صدرك لهذا . واعلم أن المدينة الفلانية فيها الرجل الذي قد تطلبه منك الملك فامنض إليه وألثق نفسك عليه . – وكان بينه وبين المدينة التي فيها الرجل خمسة أشهر . فسُرّ بذلك . وسار . وجدّ في سيره حتى وصل إلى تلك المدينة وسأل عن الرجل، فأرشد إليه " . فرأى صورته من أجمل الصور . فسلم عليه . فردّ عليه السلامَ وأمسك ' بذيله ، وقصّ عليه قصته ، وسأله المضيّ معه لينقذه من سطوة الملك . فقال له الرجل : يا هذا ! أما توجهي معك فإني أجيبك إليه ؛ وأما أني أنقذك من الملك فإن هذا أمرٌ ليس بيدي . فإني لا أعلم هل يحصل غرض الملك بحضوري عنده ، أم لا . فقال له الوزير : إن الأمر كما ذكرت ؛ ولكنك إذا مضيت معى رجوت حصول غرض

۱ ص : ني من سفر .

۲ ص : عليه .

الملك منك . فتجهز الرجل وسار معه من المدينة مقدار ثلاثة فراسخ . ثم إنه قال للوزير : أسألك أن تقيم في هذا الموضع إلى أن أرجع إلى منز لي وأنظر في أمر نسيته ، وأعود إليك . فقال له : افعل ما شئت ! فمضى الرجل وأقام الوزير مفكراً في أمره ، وتوهم أن يكون الرجل قد انثني رأيه عن المضي معه . فأقام ذلك اليوم ، ومن الغد حتى انتصف النهار ، فلم يشعر إلاّ وقد أقبل الرجل إليه ، وعليه كآبة عظيمة وقد حال لونه . فأنكر أمره أنه طرأ عليه مرض . فلم يسأله عن أمره ، وسارا مُجدّين ، والوزير يتأمّل أحوال الرجل ، وهو يتناقص . فعجب من ذلك . ولم يزالا حتى وصلا مدينة الملك . وبَكَمَعُ الملكُ قدوم الوزير . فسُرُّ به وسأله عمَّا مضى فيه . فقال له : أيها الملك! إن لم يكن هذا الرجل [ ٢٣٧] مطلوبك ، فلا يوجد في جميع الدنيا مطلوبك : غير أنه لما أتى هذا الرجلُ معى تغير حاله على الطريق وتناقص جماله وحديثه . ولا شك أنه مرض ، وهو مقيم بمنزلي . فقال له الملك : فأحْضرُه ، لأراه فإنه لن يخفى على ما كان غليه قبل سفره معك . فأحضره إلى بين يديه . فلما رآه عاين له محاسن جميلة لم ير مثلها . وحادثه فوجده أملح الناس محادثة ً . فأمر بإنزاله في بعض حُبجَر قصره ، وأن يُتُمْرَك عنده كل ما يحتاج إليه . وقال للوزير : لقد أصبت وأتيت بغرضي . ثم إن الملك أحضر له عدة من الأطباء ليعالجوه . فمضى على ذلك مدة وما أجدى فيه علاجُهم شيئاً وتضاعف ما به من سوء الحال . فاغتم الملك لذلك غمّــاً شديداً . ومضى على ذلك سنة كاملة . فلما أجمل حالُ الرجل وتراجع إليه حسنه وجماله وصار الملك يلتذ بمنادمته ولا يجد صبراً عنه . اعتراه ا الفكر في أمره فقال له < في > بعض الأيام : أحب أن تُعرَّفي ما كان مرضك . فإن الأطباء لم يعلموه ،

۱ صر: واعتراه.

وما كان سببه فإن نفسي قد طلبت معرفة ذلك ومعرفة ما شفاك ممّا كان بك . فقال له : أمتع اللهُ الملكَ بالبقاء ، وأدام عليه النعماء ! أسألك أن تعفيني من هذا ، فإن الكذب لا يليق بي أن ألقاك به ، والصدق أجد فيه مشقة . فلما سمع الملك مقاله . تضاعف على الوقوف على أمره . فقال له : لا سبيل إلى إعفائك . ولا بد أن تخبرني به . فقال له الرجل : أما إذا كان لا بد . فاعلم أيها الملك أني رجل من أبناء النُّعَمُّ ، وكان لي عم جليل القدر . وكان له بنت قد ربیت معها، فهویتها، وصرت لا أكاد أصبر عنها . وكانت ابنته تكرهني . ونُمْسَى خبري إلى عمَّى فقال: ابنُ أخى أحق بابنتي من الأجانب. فزوجنيها واتفق بعد ذلك بأيام يسيرة أن مرض عمى ومات . فلما قضينا عزاءه طلبتُ الدخول بها ، فزفتوها على ّ . فأقمت معها أشهراً . وقد أتاني وزيرك وسألمى الحضور [ ٣٧ ب ] إلى بين يديك . ونار هواها تشتعل في قلبي . فاستقبحت أن أخيَّب ظنه بي فتجهزت وخرجتُ معه منزلة من البلد . ثم حملني الموى والقضاء والقدر على العود إليها والتملَّى بها . فعُدَّت . فلما وصلت إلى باب منزلي كرهت أن أطرق الباب عليهم ليلاً والجبران قد علموا سفري . فتحصل عندهم استرابة بابنة عمى ، وأزعجها أيضاً من نومها . فتسوّرت داراً من بعض دور جيراني . ونظرت من الدار فرأيتها نائمة <sup>٢</sup> وإلى جانبها عبد أسود . فلما رأيت ذلك لم أملك نفسي دون أن أشهرت سيفي . فنزلت وقتلتهما . ثم فتحت الباب وخرجت ، وغلقت الباب عليهما ، وأتيت إلى وزيرك وأنا أفكر في ذلك . ولم يَزَل ذلك الفكرُ ملازمي حتى أصابني ونالني ما رأيته . فهذا كان والله بدء على و مهايتها ، وما كتمتك والله شيئًا. ــ فقال له الملك :

١ ص : فتجزت (!) .

<sup>·</sup> ٢ ص : قافعة (!) .

أحب أن تخبرني ما الذي أزال ذلك الفكر عن خاطرك . فقال : إنه طال الزمان على ذلك ، وعلمت أن لا فائدة لي . فقال الملك : أقسم عليك بالله تعالى دلما الذي ذكرته هو الذي صرف عنك الفكر في ابنة عمك ؛ فقال له : وأي حاجة للملك إلى قسمه على في ذلك ؟ فقال الملك : لأعلم حقيقته . فقال الرجل : أما والله إنه ذلك وغيره . فقال له الملك : أحب أن تعرفني ذلك . فقال له الرجل : سألتك بالله إلا ما أعفيتني من ذلك . فقال له : لا بد أن تعرفني . فقال له : أيها الملك : ! إنك لما أنزلتني في الحجرة أشرفت على البستان لأتنزه ويخف عنى بعض ُ ما عندي . فبينما أنا في بعض الأيام مشرفاً لم أشعر إلا ۖ بامرأة قد أنت من قبـَل قصرك من° صفتها كذا وكذا ، وعليها حلى وحلل فاخرة ومعها جاريتان من صفتهما كيت وكيت . فمشت في البستان والجاريتان معها . ثم إني تواريت إلى زاوية من الحجرة وجلست . فرأيت رجلاً من العوام قبيح الصورة ، وهو يحدث تلك المرأة . فظننت [٣٣] أنه خادم البستان . ثم إسهما مشيا إلى نحت الشجرة الفلانية ، وأحضر لهما طعام . وأحضر لهما قنينة ' من الشراب فشرباها . ثم صَرَفَتْ الجاربتين . وانضجعت واعتلاها ذلك الرجل وواقعها . فلما قام عنها قامت وانصرفت . ومضى على ذلك جمعة وأنا أديم النظر إلى البستان فلا < أجد > أحداً يمرُّ به . فلما كان بعد الجمعة لم أشعر إلاّ بتلك المرأة وقد أتت ووافي ذلك الرجلُ وجرى لهما ما جرى في اليوم الأول : من الأكل والشرب والمواقعة . فتعجبتُ من ذلك واشتد بي التخييل . وعزمت على أني أذكر ذلك للملك ، فخفت أن تكون السوداء قد غلبت على بسبب فكري فيما كان من ابنة عمَّى . فأمسكتُ عن ذلك . وصرت أديم النظر إلى البستان فأرى تلك المرأة تأتّي في كل جمعة إلى البستان

١ ص : قنينية .

ويأتي ذلك الرجل ويجتمعان ، ويجري بينهما ما جرى لهما في الأيام الأوّل ." وإني لما رأيتُ ذلك خفّ عي ماكنت أجده من الفكر في أمر زوجتي ، وقلت لنفسي : إذا كان هذا في دار مثل هذا الملك مع ما لها من النعيم وله من الهيبة والحزم ، فلا أستعظم ما كان من واقعة ابنة عمتي . فعند ذلك صرفت فكري عنها ، فعوفيت مما كنت أجده .

فلما سمع الملك كلامه ، تعجب منه وقال له : أحب أن أرى ذلك لأعلم حمل > قد صدقتني في مقالك . فقال : إذا أردت النظر إلى ذلك فلتظهر مُضيك إلى الصيد ثم تتنكر وتأتي منفرداً بنفسك إلى عندي لترى ذلك وتعلمه .

فعند ذلك أمر الملك أن تبرز خيامه وجيشه بالحروج معه إلى الصيد . ثم مضى إلى الصيد ، وتصيّد وبعث إلى داره ممّا اصطاده . ثم إنه انفرد عن جيشه من الحيام خفية ، وأمرهم أن يزالوا في موضعهم إلى أن يعود إليهم . وأتى إلى الحجرة التي فيها الرجل ، وأقام عنده بقية يومه . فلما كان من الغد وارتفع النهار شاهد المرأة التي وصفها له الرجل [ ٣٣ ب ] قد أتت من قصره إلى البستان . وكانت زوجته . ولم تزل تمشى إلى أن أتت إلى الموضع الذي ذكره الرجل . وأتى ذلك الرجل أيضاً على عادته وقعد عندها ، وقُدَّم لهما الطعام والشراب ، فأكلا وشربا . فلما هم الرجل بمواقعتها لم يملك الملك ُ نفسَه دون < أن > أشهر سيفه ، ونزل إليهما فقتلهما وقتل جماعة من الحدام والجواري والقهارمة . وعاد إلى الرجل ، فقال له : هل لك أن توافقي على السياحة مدة لعلَّ أن يزول عنا الفكر ؟ فقال له : أنا أطوعُ للملك من نَعَلُّه . فأحضر الملك بعض وزرائه ، وأمره بالنظر في إمرة ملكه . وأمر جيشه الذي في الصيد بأن يعود إلى المدينة وأن يظهر للناس أن الملك مريض. فامتثل الوزير قوله . ومضى الملك والرجل متنكرين على وجوههما لا يعلمان أين يقصدان ،

ثلاثة أيام ؛ فلما كان اليوم الرابع إذ رأيا رجلاً أمامهما سائراً وهو يقول برفيع صوته : «يا رب! إن عدت كذبت خبراً أو رحمت بشراً أو اعتقدت حرية امرأة فلا تنجني من بلائك ، وسلَّط علىٌّ مَن ۗ لا يرحمني » . فلما <أتم ّ > قوله عجباً من ذلك وأسرعا حتى لحقا بالرجل وسلَّما عليه . فرد عليهما . فقالا له : يَا هذا ! إلى أين تمضى ؟ فقال لهما : والله لا أعلم من عظم ما تم على . فقالا له : أقسمنا عليك بجلال الله وعظمته إلا ما . أخبرتنا ، فقال : اعلما أني قسد تزوجت امرأة جميلة ؛ وكانت تظهر الصيانة وتبالغ في ذلك بحيث أنها تمتنع من الدخول معالنساء إلى الحمام وتقول : لئلاً يراني النساء في الحمام ، والرجال في الطريق ؛ وبيتي أُسْتَرُ لي . وكنت أكثر التعجب من ذلك مع قناعتها ' بأيسبر ما أحضره لها من مطعوم ومشروب وملبوس . فأحببتها لذلك حبًّا شديداً . وكنت إذا خرجتُ من داري إلى دكاني تكلَّفني أن أغلق عليها الباب وتقول لي: أيّ حاجة بي إلى بقاء الباب مفتوحاً على "؟ ! \_ ومضى لي معها على هذا الحال خمس ُ سنين . ثم إنه انفق في بعض الأيام أني اجتمعت بأصحاب لي [ ١٣٤] في وليمة . فأخذ بعضهم يشكر من زوجته ويصف جميل خلالها وحُسْن أفعالها ، وأكثرهم يشكون من زوجاتهم وبلعنونهن ". فقلت لهم : ما كل النساء سواء ! والله إن معى امرأة قد كملت حسناً وجمالاً وصيانة وعفة وتقاةً ، وما تراها النساء في الحمام ، ولا الرجال في الطريق . وأقسم بالله ما يوجد عند أحد من كافة الناس مثلها في شيء ممّا تتعاطاه . وبالغتُ وأطنبتُ في مدحها . فلما انقضت الوليمة وانصرفنا ، قال لي بعض أصحابي : لقد أسرفت اليوم في أمر زوجتك وحُسْن أفعالها . وما أمكنني أن أجيبك . أما والله إن زوجتك كلُّ يوم عند القوَّادة فلانة تقود عليها .

١ ص : قنعها .

وهممتُ والله مرات أن أعرّفك ذلك . ثم خفتُ على قلبك لئلا تتألم . فلما سمعتُ مقاله قلت له : يا أخي ! أما والله العظيم لو لقيني غيرك بهذا القول لبذلت روحي في إتلافه . فقال لي : يا أخي ! أما أنه ما ينبغي لك أن تقول لي مئل هذا القول إلا إذا تحققت كذبي . وأما إذا تحققت صدقي فيجب عليك أن تشكرني . وإن طلبت أحقق لك ذلك فغير ملبوسك واميض معي إلى عند قوادتها ، واجعل أنك رجل غريب ، واسألها أن تحضر لك امرأة تخلو بها . فإذا أتتك بامرأة غير امرأتك ، فاظهر لها أنك تريد غيرها ولا تزل كلما أتتك بامرأة تظهر لها أنك تريد أجمل منها . فإذا أتتك بامرأتك ، فاعلم حينئذ صدقي ، وأني قد نصحتك .

فلما قال ذلك غيرتُ ملبوسي ، ومضيت معه إلى دار امرأة عجوز . فدخلت عليها فرحبّت بنا . فقال لها : هذا الرجل صديقي وقد أحبّ أن يخلو عندك بامرأة تحضرينها له . ودفع لها دينارين . فقالت له : حبًّا وكرامة ! ومضت ثم عادت ومعها جارية لطيفة ظريفة ممشوقة القد ، قاعدة النهد . فأظهرتُ لِما أَنِي أَريد أحسن منها . فقال صاحبي : دع هذه لي . ثم مضت العجوز < وعادت > ومعها جارية أحسن من الأولى . فأظهرت [ ٣٤ ب] أني أريد أجمل منها . وفعلت بها ذلك في ثلاث أحضرتهن غير التي أخذها صاحبي . فقالت : يا هذا ! والله ما بقى عندي إلاّ واحدة <ما > على الأرض أحسن منها . وإن كانت ما تعجبك فوالله ما تعجبك امرأة قط . فقلتُ : أحضريها لأراها . فمضت ثم عادت ومعها امرأة . فلما دخلَتْ وكشفت عن وجهنها رأيتها فإذا هي امرأتي فلما رأتني صاحت بأعلى صوتهــــا : ه يا للنخوات وأرباب المروءات ! ويلك يا مقرن ! أيش يدخلك بيوت القوَّادات! «ثم إنها تُنري الناس وجهها وتقول: «بالله عليكم بي من القبيح حتى · يختار على القحاب العواهر، هذا الكلب الفاجر ؛ ! » وتعلَّقَتْ بأثوابي ، واجتمع الناس . وصار بعضهم يبصق في وجهي ، وبعضهم يضرب رأسي ، وبعضهم يصفعني ، إلى أن كيدت أهلك ؛ وأفلتني بعض الناس ، وهربت من مدينتي على وجهي لا أدري أين أمضي ، وأنا أفكر في صنعها ومكرها كما سمعتما مني ١ .

فتعجبا من ذلك ، وخف عنهما بعض ما كان عندهما . ثم مَـضُّوا ثلاثة أيام ، وأدركهم المساء في جزيرة من بعض الجزائر بقرب البحر . وكانت تلك الجزيرة كثيرة السّباع . فلما مضى ربع الليل لم يشعروا إلاّ بنار عظيمة قد ظهرت في وسط البحر ، ثم لم تزل إلى أن وصلت إلى الجزيرة وانتشر ضوؤها . فعجبوا من ذلك . ثم شاهدوا عفريتاً من العفاريت له أربعة أجنحة ،`` والنار تخرج من مناخره وعينيه ، وعلى رأسه تابوت وهو يحمله ، ولم يزل حتى وصل إلى ساحل البحر وطلع إلى الجزيرة ووضع التابوت عن رأسه ، ثم فتحه ، وأخرج منه جارية كأنها الشمس المنيرة ، وأخرج طعاماً وشراباً ، فأكلا وشربا إلى أن سكراً ؛ ثم وضع رأسه في حجرها ونام : وكانت ليلة : مقمرة . فلما ثقل عليه النوم وضعت [٣٥] رأسه من حجرها ، وقامت تمشى إلى أن وقفت تحت الشجرة التي فيها الملك والرجلان، وقالت لهم : انزلوا إليَّ . فارتاعوا ولم يجيبوها . فقالت لهم: والله لئن لم تنزلوا إليَّ وتطيعوني فيما آمركم به ، وإلا أيقظت العفريت وأنبأته بكم فيهلككم . فلما سمعوا مقالها نزلوا إليها وقالوا لها : ما تبغين ؟ فقالت : أن تواقعوني . فراموا الامتناع فأقسمت بالله العظيم لئن لم يواقعوها لتكلّفن العفريت هلاكهم . فلم يجدوا بُدًّا من إجابتها . فواقعها الملك . وأخذت خاتمه من إصبعه . ثم واقعها الرجل بعده . وأحذت خاتمه . ثم واقعها النالث ، وأخذت خاتمه . فقال لها الملك :

۱ ص : ومكرها صرت ما سبعتها مني .

سألناك بالله تعالى إلا ما أخبرتنا مَنْ أنت وما حالك . فقالت لهم : اعلموا أني بنت الملك الفلاني، وأن هذا العفريت هَوِيتَني واختطفي وحملته غَيْرتُهُ أن اخترع لي هذا التابوت وجعلني فيه وصار لا يفارقني ليلا ولا بهاراً إلا في حالة نومه كل أسبوع مرة . ويظن من جهله أنه يقدر ﴿أن > أمكن يخفظني ويصونني بفعله هـذا . ﴿ ولذا ﴾ رغبت ﴿أن ﴾ أمكن الناس منتي فيواقعوني لأحقق عنده بعد ذلك أنه لا يقدر أحد من الحكث على حفظ المرأة إلا نفسها. وإني إلى الآن مكتنتُ من نفسي مائة رجل، وأنم الثلاثة بعد المائة ، وأخذت من كل منهم خاتمه . وأخرجتها . فلما رأوا الحواتم عجبوا من ذلك . ثم تركتهم وانصرفت وأعادت رأس العفريت إلى حيجرها . فاستيقظ ، وأعادها إلى النابوت وحملها وذهب إلى البحر .

فقال الملك : هلموا بنا إلى منازلنا ، ففيما رأينا اعتبارٌ لنا . ــ فعادوا إلى المدينة واتخذ صاحبه وزيراً ، واتخذ الثاني نديماً . وأحسن إليهما ، وكان لا يأنس إلاّ بهما ، ولا يتحادث إلاّ معهما .

# الفيلسوف السابع عشر أرطيبوس

### والمنقول من حكمه ونوادره :

ما قبل غنه إنه قال [ ٣٥ ب] لتلامذته : اجعلوا بينكم وبين الحرام ستراً من الحلال . وادفعوا شهواتِ نفوسكم بالقهر والامتناع . وتيقنوا أن كل ما ما تصنعونه من الفواحش والقبائح ــ وإن بالغتم في إخفائه ــ لا يخفى عن الناس . واستمعوا من الحكماء ، واستفيدوا من العلماء ، واقتدوا بأفعال الصلحاء والأولياء . وإن أردتم التأدب وجدتم أسبابه كثيرة . وما تلتمسونه من أدب فاجعلوه لكم ذخيرة . وعليكم بالقناعة فإنها غنى ولا تعدم ولا تضمحل . ومَن ْ بدأكم بالسلام عليكم فأجيبوه جواباً لطيفاً جميلاً . وتحبّبوا لكافة الناس بالإحسان إليهم بالفعل والقول الجميل وطلاقة الوجه لهم . ولا تأمنوا من كذب لكم أنه يكذب عليكم ، ولا مَن ْ تقرب إليكم بخيانة غيركم أن يتقرّب إلى غيركم بخيانتكم . ومَن ْ أولاكم معروفاً ، فاشكروه . ومَن ْ فقد العقل قلت همومه . ومن استعان بغير الله لم يزل مخذولاً . والإحسان إلى الكريم < يحدوه > على المكافأة . والإحسان إلى اللئيم بحدوه على المعاداة . وألذَّ الأشياء للإنسان الشباب ، فإن عَدَ مه فالمال ، فإن عدمه فالصحَّة ، فإن عَـد مها فالأمن ، فإن عَـد مه فالموت خيرٌ له من الحياة . والسفر يقوي الأبدان ، وينشط الكسلان ؛ ومن فضائله أن الإنسان يرى فيه من عجائب الأمصار ومن ُ غرائب الأقطار ، ومن ْ محاسن الآثار ما يزيده علماً بقدرة الله تعالى

444

۱۹ ر

وحكمة ً تدعوه إلى شكر فضله ونعمه . وطاعة الله تعالى أفضل الأعمال في الحال والمآل .

#### المنقول من ملحه ونوادره:

فمن ذلك ما قبل عنه إن ملك أرمينية استشاره فيمن يوليه القضاء. فقال له : من تجتمع فيه الحلال التي يطلب وجودها في القاضي ، فقال له : وما هي أيها الحكيم ؟ فقال : من تكون الناس كلهم عنده بمثابة واحدة في حال الحكم بينهم ، ولا يعجب برأيه ، ولا يسارع إلى الحكم ، بل يتروى [٣٦] فيه ، ولا يخاف غير الله تعالى ؛ وأن يكون مين أعف الناس عن أموالهم وأنرههم نفساً . فقال له الملك : أين أجد ذلك ؟ فقال : إذا اتقيت الله تعالى وأخلصت نيتك في طلبك ذلك لعباد الله تعالى — يستره الله تعالى لك وأناك به ، فإن من " جد وجد .

ومن ذلك ما قبل عنه إن الملك قال له : أنا أفضل منك أيها الحكيم . فقال له : بماذا ؟ فقال الملك : بكون أن مالي أكثر من مالك . فقال أرطيبوس : إن الفضل لا يكون بكثرة الأموال ، وإنما يكون بصالح الأعمال وبعبادة ذي الجلال . فقال الملك للحكيم : هل لك من حاجة ؟ قال : نعم ! أن تكتب ما أقوله لك : قال : وما الذي تقوله حتى أكتبه ؟ فقال : هــذه الأبيات :

وليس له في الناس مثل يناسبه
 فسوف يرى عما قليل عواقبه
 فقد جاء أن الظلم يصرع صاحبه

ألا أيها الملك الذي جَلَّ قَدَّرُهُ إذا ما رأيت الظلم والغدر في امرىء فدع عنك هذا البغي واتبع نصيحي

يزول ويبثقي إثمُ ما أنْتَ كاسبه ولا تغترر بالملك والمال : إنه وحق إله العرش ما أنت طــــالبه ودار الورىواحسزإلى الناس كى تنل<sup>ا</sup> وتملك أرقاب الأنام وكي تكن ا إذاً ملكاً يرجى ويحذر جــانبه فأمًا الذي بي قد فعلت فسإنه يجازيك ٢ عنه من أتنك مواهبه

ثم تركه وانصرف وتحقق مقاله وعرف .

١ تركنا هذا الحطأ النحوى على حاله .

٢ ص : يقابلك . وقد أصلحناه ليستقيم الوزن .

## الفيلسوف الثامن عشر أرشميدس <sup>ا</sup>

والمنقول عنه من حكمه ما قبل عنه إنه قال لأولاده: يا بني ! اعطوا الحق من أنفسكم ، فإن من لم يعط الحق من نفسه كان الحق خصمه . ومن كمال العقل أن لا يظلم الإنسان غيره . ومن لم يؤدب ولده فقد أفسد حاله . ومن أحسن سيرته أحبه الناس ، وأمن منهم . وإذا طلبم نعيم الآخرة فاطلبوه بالطاعة . وإذا طلبم الغي فاطلبوه بالقناعة . [ ٣٦ب ] واعلموا أن الدنيا كثيرة التنكر سريعة التغير ، أحوالها تبدل ، ونعيمها يزول ، ورجاؤها ينقرض وبناؤها ينتقض . وبادروا إلى العمل الصالح قبل الممات ، وسارعوا إلى الحير العاقل الصبر على الشدائد . وخير عمل الإنسان ما أطاع فيه ربه وكفتر عنه ذنبه ، وخير الوعظ ما ردع ، وخير المال والعمل ما نفع . فالعاقل من أخذ لنفسه من نفسه ، ومن قاس يومه بأمسه ، ومن كف عن سيئاته وزاد في حسناته قبل أن يستوفي مدة الأجل ويعجز عن الزيادة في السعي والعمل .

### والمنقول من ملحه ونوادره

فمن ذلك ما قيل عنه إنه : خرج ملك الروم هر قل لمحاصرة <sup>٢</sup> بعض البلاد .

۱ ص : أرسميدس .

۲ ص : محاصرة .

فلما وصل هرقل إلى البلد رأى النساء قد تهيأن القتاله دون الرجال فتعجب من ذلك ، فقال له أرشميدس الحكيم : أيها الملك ! قد ترى من تهيأ لمقاتلتك وهذا جيش إن قهرته لم يكن لك فيه فخر الملوك ؛ وإن قهروك كانت الفضيحة العظمى عليك وعلى من معك من الجند إلى آخر الدهر . — فامتنع من قتالهم ورجع إلى بلده .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه كان قد امتنع من القرب للملوك ، واعتزل سائر الناس ، فقال له بعض أصحابه : إن كثيراً من الناس يتعجبون من حالك أيها الحكيم . فقال : بماذا ؟ فقال له : من كونك تمتنع من القرب بالملوك والإلمام بهم معمزيد علمك٬ وفضلك واحتياجهم إلى مثلك وما قد اعتمدته من عزلتك عن الناس . فقال له : يا هذا ! إني فهمت ما قاله الديك للباز لما أنكر عليه وعلى كثرة " ما يعتمده من النفور ، وعلمت صحته فعملت به . فقال : أبها الحكيم ! وكيف كان أمرهما ؟ فقال له أرشميدس الحكيم : قد حكى أن ديكاً وبازاً اصطحبًا في بعض البراري مدة. ففي بعض الأيام قال الباز للديك : أما أني ماً رأيت أقل وفاءً منكم معاشر [٣٧] الدجاج والديكة ، ولا رأيت أكفرَ منكم للإحسان ، ولا أضيع للحقوق والصحبة . فقال الديك : وما الذي رأيته منّا حتى ذكرت ذلك ؟ فقال له الباز : أما إني كثيراً ما رأيت بني آدم يأخذونكم ويحضنونكم عندهم، فإذا فقسم نفرتم منهم. ثم إنهم يحسنون إليكم في مطعمكم ومشربكم وتقيمون في إحسانهم وأنتم تنفرون منهم . وإنهم يأخذون الواحد منا ويخيطون عينيه ويقيدونه ويمنعونه من الطعام والشراب والمنام مدة . ثم إنهم يرسلونه فيذهب إلى حيث ليس لهم إليه وصول ولا عليه لهم سبيل ولا قدرة .

١ ص : تهيأوا .

٢ ص : حملك (!) .

۳ ص : وعلی کثیرة ما یعتمدوه .

ثم إنهم يَدَ عونه إليهم فيأتي نحوهم مسرعاً أسرع من لمح البصر، ونقتنص له الطيور والأرانب .

فلما سمع الديك كلام البازي ضحك ضحكاً عالياً . فقال له البازي : ما موجب ضحكك ؟ فقال له : شدة جهلك بالحال . فقال : وكيف ذلك ؟ فقال له : لأنك لو عاينت من أهلك وجنسك كل يوم جماعة في سفافيد الحديد يشوون على النار ، وجماعة يُقلُون في المقالي ، وجماعة يطبخون في القدور لكنت إذا سمعت بذكر أحد من بني آدم تطير إلى السماء . فأي خير عندهم حتى تدنو منهم ؟ فقال له البازي : أما هذا فما رأيته منهم . وأنتم إذ قد علمتم ذلك منهم فما ينكر عليكم النفور منهم — مع حما > ذكرت لي من أفعالم بكم — أحد " .

## الفيلسوف التاسع عشر زيموس <sup>١</sup>

والمنقول من حكمه ما قيل عنه إنه قال لتلامذته : تعاهدوا أذهانكم في الأشياء ، فإن الذهن كالمرآة يتطرق إليها الصدأ حتى لا تعود ترى شيئاً ؛ وصديق المرء لا يغضبه الحق . وإن أردتم السلامة فلا تتعرضوا لعداوة الأشرار . وإن أحببم أن تقل أعداؤكم فلا تودعوا أحداً شيئاً من أموالكم ، ولا تطلعوه على بو اطن أحوالكم . وصاحب النميمة كالأفعى التي لها سم قاتل ، ودبيبها خفي ، حتى إذا تمكنت من اللسع [ ٣٧ ب ] لسعت وقتلت . والحور ، لو دام ، دمّر . — والأعمى ميت وإن لم يقبر — . والفقر هو الموت الأحمر .

### والمنقول مَن ملحه ونوادره :

فمن ذلك ما قبل عنه إنه حضر عند بعض الملوك وهو يعرض جنده . فمر بالملك رجل أعرج فأمر بقطع رزقه وقال : هذا أعرج ! فتسم زيموس الحكيم . فقال له الملك : «ميم تبسّمك أيها الحكيم » ؛ فقال له : « من كون الملك يصل له ممن له إله الهرب في الحرب . ويقطع رزقه عمّن معه إله الثبات ، كما فعلت بهذا الرجل الذي مر بك » . فاستحسن قوله وأجرى على الرجل رزقه ووصله وقال لزيموس : « أيها الحكيم ! من أشد الناس قتالاً في الحرب ؟ » فقال : الذي يجد في العلب ولا يلوي على أخذ السلّب ، ولا يخاف من العطب .

١ بالراء المهملة في المخطوط .

ومن ذلك ما قيل عنه إنه رأى رجلاً قد أقرض لرجل مالاً ، وبقي مدة . ثم إن المُقْرِض طالب المقرض منه بالمال، فأنكره وطلب منه أن يحلف له ، فأجابه إلى الحلف . فقال له زيموس الحكيم : يا هذا ! أما والله إن حلفت له وكنت كاذباً فلا تأمّن أن يصيبك ما قد أصاب صياد الحية لما حلف لها وكذب . فقال له بعض تلامذته : وما الذي أصابه . أيها الحكيم ؟

فقال : قد حكى أن بعض النُّسَّاكُ كان في السياحة ، فرأى يوماً رجلاً ً يصيد الحيات . وقد وجد حيّة عظيمة وهو يحاول صيدها ويبذل جهده في ذلك ؛ وإن الحية لما عاينت الناسك قالت له : أيها الناسك ! سألتك بالله إلاّ قلت لهذا الصياد ينصرف عنى وينجو بنفسه ، وإلا " ضربته ضربة " يسقط بها لحمه عن عظمه . فقال الناسك للصياد : قد سمعت مقال الحية ، فانصرف ودَّعْها . فقال الصياد : والله لا بد لي من صيدها . فتركه الناسك وانصرف في سياحته ، ثم عاد عليهما فوجد الصياد والحية في سلته . فتعجب وقال لها : ألست زعمت أنك تضرببنه ضربة ً يسقط بها لحمه عن عظمه ؛ فقالت الحية : [ ٢٨ ] أما والله أبها الناسك إني كنت مصممة على ذلك ، غير أنه خدعني بحلفه لي بالله تعالى أنه ما يعرض لي بسوء وأنه يُطْلقني ، وكذب يمينه ، وأنا أرجو أن يناله من سُمّ يمينه الكاذبة ما ذكرته ، ولا أتقلُّد أنا إنمه ودمه . فبينما الناسك يتحدث ، إذ صاد الصياد حيّة أخرى فضربته في يده فمات لساعته وتساقط لحمه . فتعجب الناسك من ذلك . فقالت الحية : أيها الناسك ! كيف رأيت عاقبة اليمين الكاذبة صنعت به ؟! انتهى .

### الفيلسوف العشرون

#### بزرجمهر

### والمنقول من حكمه ونوادره :

ما قيل عنه إنه قال لتلامذته: اعلموا أن من وثق بالله تعالى أغناه، ومن توكل عليه كفاه، ومن خافه أمن عقابه وأجزل ثوابه. وإن التقى أحسن زاد، والدين أقوى عماد. ولا تثقوا بالدنيا فإنها ظل زائل ؛ ولا تغتروا بكثرة المال، فإنه ضيف راحل. وأعرضوا عن الدنيا قبل أن تعرض عنكم، واستبدلوا بها قبل أن تستبدل بكم. ولا تفنوا أعماركم في الملاهي. واعتبروا بمن مضى، ولا تكونوا عبرة لغيركم. ولا تنقوا بالغنى ولا بالعافية ولا بالولاية، فإن ذلك كله زائل. واستأنسوا بالوحدة من جليس السوء، وبالصبر على السلطان الظالم والجار السوء. ولا تقطوا من رحمة الله تعالى، وإن أسرقم في المعاصي. ولا تظلموا من لا ناصر له إلا الله تعالى. ولا تهتموا برزق يوم لا تعلمون أنكم من أهله. وخافوا الله تعالى خوف من لم يطعه قط ؛ وارجوه رجاء من ثم يعصه قط. واذكروا الموت إذا نزلت بكم المصائب ليهون أمرها. وإذا استبطأتم الفرج والنصر على الأعداء فعليكم بالصبر والإكثار من ذكر الله تعالى والابتهال إليه ودوام النوكل عليه.

### والمنقول من ملحه ونوادره:

فمن ذلك ما قيل عنه إنه رأى رجلاً يريد أن يشتري غلاماً وهو يقول له :

[ ٣٨ ب ] أشتريك ولا تهرب؟ فقال له الغلام : إن وجَّدتك محسناً إليّ فلا أهرب؟ وإن وجدتك مسيئاً إلي ولا تبيعني هربتُ. فقال بزرجمهر : ينبغي أن تشتري هذا الغلام لصدقه .

ومن ذلك ما قبل عنه إن رجلاً قال له : أيها الحكيم ! كيف أصبحت؟ فقال له : «هكذا! » وتحدد وغمض عينيه .

ومن ذلك ما قيل عنه إن كسرى سجنه وضيق عليه وبالغ في ذلك مدة ثم إنه دخل عليه بعض تلامذته وهو في السجن ، فرآه لم يتأثر بما ناله . فعجب من ذلك وسأله عن سببه . فقال له: إني صنعت لي شيئاً من ستة أخلاط كنت أتناول منه كل يوم شيئاً . فقال له تلميذه : إني أحب أن تعرفي بهذه الستة أخلاط التي كنت تستعملها ، فر بما اضطر إليها من يعز علي فيستعملها . فقال له : اعلم أن الحلط الأول : الثقة بالله تعالى ؛ والثاني أن تعلم أن كل مقدار كائن " ؛ والثالث أن تعلم أن الصبر خير ما اعتمد عليه المبتلي ؛ والرابع أن تعلم أن الجزع لا يفيد المرء شيئاً ؛ والحامس أن تُعرض عما فيه من الفبر والبلاء أصلح مين غيره ؛ والسادس أن تنتظر الفرج من ساعة إلى ساعة ، فقل من يترقب الفرج من ساعة إلى ساعة ،

ومن ذلك ما قبل عنه إنه رأى رجلاً من أصحابه وله امرأة وهو لا يعتمد شيئاً إلاً برأيها وأمرها . فقال له الحكيم : ارجع من التدبير برأي امرأتك وإلا تندم ويصيبك ما أصاب كسرى . فقال له : وما الذي أصاب كسرى ، أيها الحكيم ؟ فقال له :

قد اتفق أن كسرى كان جالساً هو وزوجته شير بن ' على منظرة له تشرف

۱ ص : سيرين .

على الدجلة ، وأنه عاين صياداً للسمك قد رمى شبكته، وأظهر فيها سمكة كبيرة لم يرَ الراؤون أحسن منها . فأعجبته ، وقال ' لزوجته : أحببتُ أن يهدي ليَّ هذا الصياد مذه السمكة لأحسن إليه . فلما رأى الصياد تلك السمكة ، قال [ ٣٩] لنفسه : الرأي أن أقدم هذه السمكة للملك ، فإني لم أصد مثلها في جميع عمري . فإن أعطاني شيئاً فيكون أحسن من° بيعها ؛ وإن لم يعطني شيئاً فأفرض أنها لم تقع في شبكتي . – فصنع لها ظبقاً من قضبان الشجر ووضع فيه حشيشاً ووضع السمكة عليه . وحملها إلى باب قصر كسرى؛ وسأل الحاجب أن يقدمها للملك . فدخل الحاجب على كسرى وأخبره بأمر الصياد والسمكة . فقال : أحْضَرْه ! \_ فأحضره بين يديه ، وسُرَّ الملك بذلك لكونه وافق ما في نفسه . وأمر الحازن أن يعطى الصياد أربعة آلاف درهم . فمضى الحازن والصياد معه ليأخذ المال . فقالت شيرين ' لكسرى : أيها الملك ! أما والله لقد أفسدت عليك أمر خاصتك وعوامك بما أمرت به لهذا الصيّاد . فقال لها : وكيف ذلك ؟ فقالت : لأن هذا أمرٌ لا بد أن يشيع بين الناس . ومتى عاد الملك وأعطى أحداً شيئاً دون الأربعة آلاف درهم ، يقول : أعطاني دون ما أعطى لمن قدم له سمكة! وإن أعطيته أكثر مما أعطيت الصياد أذهبت أموالك وأنفذت خزائنك . ــ فلما سمع مقالها ، قال لها : إن هذا أمرٌ قد فات ، وما أعود إلى مثله . فقالت له : إن العاقل إذا وقع منه أمرٌ وأمكنه الاستدراك فيه فيجب عليه أن يستدركه . فقال : وكيف يمكن استدراكي لهذا الأمر ؟ فقالت : بأن تطلب الصياد وتسأله عن السمكة : هل هي ذكر أم أنثي ؛ فإن قال إنها ذكر فقل له : إني ظننتها أنثى . وأعدها إليه وأعطه خمسة دراهم . وإن قال إنها

۱ بدون واو ني مس .

۲ مس : سيرين .

أنثى فقل له : إنى ظننتها ذكراً . فصوّب ما رأته ، وأمر بإحضار الصياد . " فأحضر بين يديه ، فقال له : يا هذا ! هذه السمكة ذكرٌ أم أنثى ؟ وكان الصياد خفيف الروح ، فقبل الأرض وقال : « أبقى الله الملك ! هذه السمكة خنثى لا ذكر ولا أنني ! " فاستلقى كسرى ضاحكاً وقال للخازن : أحضر له أربعة <آلاف > درهم [٣٩ب] أخرى . فمضى الخازن وأحضرها في أسرع وقت . فأخذها الصياد ، ووضع الجميع في جراب على ' عنقه < فسقط درهم٬ منه . فألقى الحراب عن عانقه > وأخذ الدرهم > ووضعه في الجراب ، وحمل الجراب > ومضى . – فقالت شيرين " : أيها الملك ! وضعت معروفك عند مَنْ لا يستحقه ! فقال لها : وكيف ذلك ؟ فقالت ألا تنظر إلى خسَّة هذا الصيَّاد ! فإنه لم يز في عمره عشرة دراهم أ مجتمعة ، وقد وصل إليه هذا المال الجزيل القدر ، ويسقط منه درهم واحد فيضع المال عن كاهله ويأخذه ولا يتركه لينتفع به بعض غلمان الملك . فقال لها الملك : لعل له عذراً . قالت : والله ما عذره غير خسّة نفسه . ــ فأمر كسرى بإحضار الصياد . فلما حضر ، قال له : ويلك ! إنك لم ترَ في عمرك بيدك مائة درهم جملة ً ، وقد صار إليك هذا المال الجزيل ، فيسقط منه درهم واحد فتأخذه ولا ترى أن تتركه لبعض خدمي ۗ ؟ ﴿ فقال الصياد : ﴿ وَ الدُّرْهُمُ بَعْدُ سقوطه <لم آخذه > حبًّا له . وإنما الملك قد غمرني بإحسانه ' ووجب

۱ ص : عن .

٢ من : الدرجم .

۴ ص : سيرين .

<sup>.</sup> ۽ ص : درهم .

ه ص : خدمني الدرهم بعد سقوطه يدها حباله (!) .

٩ ص : بإحسانك .

علي شكره . لما سقط هذا الدرهم خفتُ أن أتركه فأكون قد كفرت إحسانك » فقال الملك : « وكيف ذلك ؟ » فقال الصياد : « لأن على الوجه الواحد صورة الملك ، وعلى الآخر اسمه . فخفت أن يطأه أحد " بقدم وهو لا يعلم به » . — فاستحسن كسرى مقاله ، وأمر له بأربعة آلاف أخرى ، وأمر حاجبه أن يأمر حأن > يُنادى أن الملك قد أمر أن لا يتدبر أحد " برأي النساء ، فإن من تدبر بهن خاب ، وخسر خسراناً مبيناً . انتهى ذلك .

#### تمت

قال المؤلف لهذا الكتاب : هذا بعض ما حضرنا من حكمتهم وحكاياتهم فوائدها عظيمة لمن تدبر معانيها . والله تعالى المسؤول أن يحمد لنا عاقبة الأمور ، ويجمع لنا بين خير الدنيا والآخرة بمنة وكرمه وخفي لطفه وسعة رحمته ، إنه على ذلك قدير وبالإجابة جدير . وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً دائماً إلى يوم الدين ، والحمد لله ربّ العالمين ، صفر سنة ١١٨٣ .



# فهرس الكتاب

| 7 <b>7</b> – 7        |                      | •                 | •             | عام         | تصدير  |  |
|-----------------------|----------------------|-------------------|---------------|-------------|--------|--|
| • — 1                 | ي في العقل .         | إسحق الكند:       | ت يعقوب بن    | أبي يوسه    | ر سالة |  |
| 77 77                 | لدفع الأحزان .       | ي في الحيلة ا     | ن إسحق الكنا  | يعقوب بر    | رسالة  |  |
| "TV - TT              |                      | صر الفارابي       | فاضلة لأبي ن  | في الملة ال | رسالة  |  |
|                       | ناقض فیه             | عالينوس فيما      | في الرد على ج | للفارابي    | رسالة  |  |
| ۸۳ - ۲۰۱              |                      | اء الإنسان        | طاليس لأعض    | أرسطو       |        |  |
|                       | ، الرد على           | يىي النحوي في     | ي الرد على يح | للفار ابي أ | رسالة  |  |
| 110-1.4               |                      |                   | طاليس         | أرسطو       |        |  |
|                       |                      |                   |               |             |        |  |
| رسائل جديدة لابن باجة |                      |                   |               |             |        |  |
| 111 - 171             | •                    |                   |               | ل .         | استهلا |  |
| 18. – 187             | : :                  |                   | 4             | في المتحر   | رسالة  |  |
| 187 - 181             |                      |                   | مدة والواحد   | في الو-     | n      |  |
| 107 - 187             |                      | لنز <i>و عي</i> ة | ں عن القوۃ ا  | في الفحص    | مقالة  |  |
| 177 - 107             |                      |                   | النزوعية      | في القوة    | رسالة  |  |
|                       | •                    | * *               |               |             |        |  |
|                       | ب « ما بعد الطبيعة » | لأولى من كتاد     | عدي للمقالة ا | یحیسی بن    | تفسير  |  |
| ۸۶۱ ـ ۳۰۲             | ، الصغرى »           | ومة بـ « ألبف     | وطاليس الموس  | لأرسط       |        |  |
|                       | 4                    |                   |               |             |        |  |

| <b>*•1 - *•</b> \$  | فقر الحكماء ونوادر القدماء والعلماء . |
|---------------------|---------------------------------------|
| ۲۰۸                 | فيثاغورس                              |
| <b>Y1V</b>          | ستُقراط                               |
| 770                 | أفلاطون .                             |
| 779                 | أرسطوطاليس                            |
| <b>1</b> 40         | الإسكندر بن فيليبس .                  |
| 757                 | ديوجانس                               |
| 717                 | سلون                                  |
| 729                 | أنكساغورس                             |
| 707                 | ديمقراطيس                             |
| 700                 | بقراط                                 |
| Y7.•                | بىرات<br>جالىنوس .                    |
| Y7Y                 | جانيبوس .<br>أميروس الشاعر            |
| Y3V                 |                                       |
|                     | هرمس                                  |
| ۲۷۰ .               | زيمون الشاغر .<br>                    |
| 777                 | ئال <i>ىن</i>                         |
| YVA                 | يطليموس                               |
| <b>P</b> A <b>Y</b> | أر طيبوس                              |
| 797                 | أرشميدس                               |
| 790                 | ز يموس                                |
| <b>79</b> V         | بزرجمهر                               |

#### بعونه تعالى

تم طبع كتاب رسائل فلسفية الكندي والفارابي وابن باجة وابن عدي على مطابع دار صادر في بيروت يوم الاثنين الثالث من شهر أيلول ١٩٧٣





#### PUBLICATIONS de l'UNIVERSITÉ de LIBYE

## TRAITÉS PHILOSOPHIQUES

Par

AL-KINDĪ —  $\Lambda$ L-FĀRĀBĪ IBN BAJJAH — IBN 'ADYY

Edition critique et introduction

Par

'ABDURRAHMAN BADAWI

BENGHAZI 1973